# Philosophie und Leben

7. JAHRGANG + 11. HEFT + NOVEMBER 1931

"Im Dienste der Dolkseinheit erstrebt unsere Zeitschrift eine fach-

## Die Freiheit des menschlichen Wollens

Von Hans Reiner

#### II. Teil

4. Die Willensstellungnahme als Angelpunkt der eigentlichen Freiheit

Indes ist mit dieser Feststellung nun erft die eine Seite des Tatbestandes gekennzeichnet. Freiheit in diesem Sinne (von bem jedoch ausgegangen werden muß) ist nämlich zunächst noch durchaus vereinbar mit einem völlig eindeutigen Bestimmtsein (Determination) durch ihrem Ursprunge nach außer mir liegende Faftoren! Dies wird flar, wenn wir uns nun den Zusammenhang zwischen Willensstellungnahme und Entschluß etwas genauer ansehen. Wir hatten bisher festgestellt, daß Willensstellungnahmen vorausgesett find für das Kaffen von Entschlüffen; und zwar mar dies in dem Sinne zu versteben, daß die mir jeweils gegebenen Willensstellungnahmen den Spielraum meiner möglichen Entschlüsse bestimmen. Was mir nicht als mögliches Ziel einfällt, dazu kann ich mich auch nicht entschließen. Macht man sich dies radital flar, so ist bier schon eine ungeheure Beschränfung unserer Freiheit deutlich. Denn die mir einfallenden Wunsche sind naturlich durch Charafteranlage und Umwelt (welch lettere man dabei in ihrer Geschichtlichteit seben muß) weitgebend bestimmt. Allein, betrachten wir nun diese Bedingtheiten und ben innerhalb ihrer fur uns freibleibenden (immerbin trottdem noch erheblichen) Spielraum nicht im allgemeinen, sondern in der konkreten Lage des Entschluffes, so ift folgendes zu beachten: Der Entschluß tann entweder aus einer Wahl bervorgeben, indem mir durch mehrere Willensstellungnahmen auch mehrere Ziele als möglich vorgegeben waren; oder aber es kann auch sein, daß mir von vornherein in der betreffenden Lage überhaupt nur e in Ziel vorgeschwebt bat, indem nur eine Willensstellungnahme in mir auftauchte. Ift nun das lettere der Fall, fo ergibt fich offenbar, daß in dieser Lage meine Freiheit in der einzigen Möglichkeit besteht, mich eben zur Verwirklichung biefes Zieles zu entschließen. Da ich

dieses Ziel will, fühle ich mich nicht gezwungen; und doch ergibt fich bier schon aus dem Einfall eben nur dieses einen Zieles ber Entschluß mit eindeutiger Notwendigkeit! Nun wird man biergegen einwenden: Auch wenn mir nur ein sachliches Ziel als möglich vorschwebe, so falle die Entscheidung immer noch durch eine Wahl, meil ja bann immer noch awischen ber Verwirklichung bieses Zieles ober beren Unterlassung zu entscheiden sei. Somit liege auch bier feine eindeutige Determination por. Allein fo ift die Lage nur bann, wenn fur biefe beiben Möglichkeiten (Berwirklichung und Unterlaffung) etmas fpricht, fei es auch auf ber einen Geite nur meine Bequemlichfeit! Es liegen alfo bann zwei Willensstellungnahmen und damit streng genommen auch zwei Ziele vor. Nämlich einerseits: ich möchte gerne dies erreichen; andererseits: ich möchte mich nicht anftrengen. Demgegenüber gibt es aber eben auch Lagen, in benen von pornherein icon gar nicht berart mehrere Möglichkeiten in Frage steben, weil etwa für die Unterlassung gar nichts spricht ober weil bas, was für sie spricht, von vornherein als dem anderen gegenüber gar nicht ins Gewicht fallend erscheint. Wenn ich mich beisvielsweise auf ber Strafe plotlich in Gefahr febe, von einem Rraftwagen überfahren gu werden, fo ift fur mich sofort flar, daß ich ohne Befinnen ausweiche; und die damit verbundene Unbequemlichkeit kommt schon von vornberein gar nicht in Frage gegenüber ber Möglichkeit, mich (ftatt die Unbequemlichkeit auf mich zu nehmen) eber überfahren zu laffen! Da & dies aber fo ift, daß ich die Unbequemlichkeit des Ausweichens dem Aberfahrenwerden vorziehe, dies beruht auf einer Willensstellungnahme, die ganz von selbst in mir wirksam wird. Daß mir mein Leben wichtiger ist als einige unbequeme Schritte, dafür entscheide ich mich nicht erst auf Grund einer Wahl, sondern diese Stellungnahme ift mir in ursprünglicher Weise (vermöge einer Anlage, eines Triebes) zugewachsen und besteht in mir als eine dauernde Saltung, als "Einstellung". Aus ihr heraus bestimme ich in der eben betrachteten Situation meine Tätigkeit des Ausweichens zwar frei (in dem zum Ausgang genommenen Sinn dieses Worts) und ohne einen eigentlichen (b. h. inneren) 3wang zu empfinden. Und doch ergibt fich aus ihr diese Entscheidung in der betreffenden Lage mit eindeutiger Rotwendigkeit! Gomit tommt es für die Frage der Determination nicht darauf an, ob im Entschluß formell eine Wahl vorliegt, indem ich dabei über = haupt nur ir gendwie mehrere Möglichkeiten vor mir habe, son= bern darauf, ob die in mir gerade lebendigen Willensstellung = nahmen bereits in fich eine eindeutige Entschiedenheit enthalten ober nicht!

Es ist wichtig fur die Erfenntnis unserer menschlichen Freiheit, zu seben, daß solche Einstellungen, die das Ergebnis unserer Entschlüsse im Grunde ichon fur viele Lagen vorweg bestimmt haben, und über die wir uns doch vielfach gar feine Rechenschaft gegeben haben (geschweige benn, daß wir uns fur fie auf Grund einer Wahl entschieden hätten), in einem febr weiten Umfange in unserem Leben eine Rolle spielen. Wir machen uns dies am einfachsten flar, indem wir noch ein anderes Beispiel heranziehen: Ich stebe vor meiner Berufswahl und laffe, vielleicht burch Wochen und Monate hindurch, eine Reihe von Möglichkeiten vor meinem Auge vorüberziehen. Diefer Fülle von Möglichkeiten gegenüber werden verschiedenartige Stellungnahmen in mir lebendig: Der eine Beruf fagt mir mehr, ber andere weniger gu, und ichließlich entscheibe ich mich für den einen bestimmten. Richts scheint flarer, als daß "es nur von mir abhängt", was bei dieser Entscheidung herauskommt, da ich doch eine unendliche Auswahl von Möglichfeiten habe und meine Wahl gründlich überlege. Allein es fann nun fein — und solche Fälle werden in Wirklichkeit nicht einmal selten vortommen —, daß ich trot aller Vielfältigkeit ber mir als möglich porichwebenden Ziele, zwischen benen ich die Wahl treffe, im Grunde in gewisser Weise schon darüber entschieden bin, was ich dabei eigent= lich will; nämlich beispielsweise: auf möglichst bequeme Art möglichst viel Geld verdienen. Alles Durchgeben der verschiedenen Möglichkeiten wird bann im Grunde barauf hinauslaufen, festzustellen, welcher Beruf bei meinen Fähigkeiten und sonstigen (z. B. finanziellen) Möglichfeiten mich diesem Ziele am ehesten nabebringen zu konnen scheint. Gobald ich hierin tlar zu sehen glaube, ist auch meine Entscheidung schon gefallen. Freilich wird dies leicht in der Weise vor sich geben, daß ich mir über meine Einstellung babei keine Rechenschaft gebe; sondern ich werde vielleicht, von den vielen sachlichen Möglichkeiten gerade benommen, mir überhaupt nicht flar machen, worauf es mir ankommt. Aber auch wenn ich mir darüber flar bin, fann es sein, daß ich mich zu dieser Einstellung nicht etwa auf Grund einer echten Wahl entschieden habe, in der noch andere Grundeinstellungen ernstlich in Frage famen; sonbern sie kann mir durch die Einflusse meiner Anlage und meiner Umgebung bon bornberein zur einzig selbstverständlichen geworden fein. Ift dies aber der Fall, so ift das Ergebnis meiner Berufswahl im letten Grunde ein beutig durch Fattoren bestimmt, die nicht in meiner freien Entscheidung liegen. Denn einerseits ift die besagte Einstellung ohne mich in mir entstanden, andererseits hängt es auch nicht von meiner Willfur ab, wie weit mir die einzelnen Berufsmöglichkeiten Bur Erreichung meiner Absicht geeignet ericheinen; benn ich bemühe mich ja gerade, sie möglichst "objektiv" zu sehen. Das Ergebnis

n=

als

M:

dje1

ng".

eint om=

en)

gin

im

: T =

on=

g=

der

aber, mein Entschluß und seine Aussührung, folgt aus diesen beiden Faktoren mit Notwendigkeit, wenngleich mein Entschluß als Wahl= entscheidung in freier Voraussicht einer Vielzahl von Möglichkeiten von mir gefällt wird!

Allein nun sei auch gleich ein Gegenheispiel angeschlossen. In derselben Lage der Berufswahl sei nicht allein der Wunsch, möglichst viel Geld zu verdienen, wirksam, sondern zugleich sei auch etwa die andere Einstellung in mir lebendig, in und durch meinen Beruf den Menschen möglichst aus ihrer Not und ihrem Elend emporzuhelfen. Auch bier find mir vielleicht beibe Stellungnahmehaltungen nicht flar bewufit. Dente ich aber nun die einzelnen, fich mir bietenden fachlichen Möglichkeiten durch, so werde ich doch meist mehr oder weniger deutlich auf diesen inneren Zwiespalt in mir gestoßen; benn es wird sich gewöhnlich zeigen. daß unter dem einen Gesichtspunft ber eine Beruf, von der anderen Einstellung aus bagegen ein anderer als ber geeignetste erscheint. Und in dieser Lage fällt nun die Entscheidung in gang anderer Beise. Nun entscheide ich mich im Grunde nicht mehr für diesen oder jenen Beruf, sondern fur das Lebensziel des Geldverdienens oder ben des den Menschen Selfens. Und hier gibt es nichts anderes, von außerhalb meiner selbst Kommendes mehr, was mich bestimmt — voraus= gesett, daß wirklich beibe Ziele mich ernstlich verloden, ernstliche Zugkraft für mich haben — sondern ich bin es jest, der in dieser Ent= scheidung den Ausschlag gibt und geben kann und muß. Sier gibt es kein rein "objektives" Vergleichen und Abwägen mehr zwischen ben verschiedenen Zielen in dem Sinne, daß ich nur untersuchend und ausebend abzuwarten bätte (wie im erften Kall), welche Möglichkeit sich als die gunftigste erweist, so daß dann die Wahl dieser Möglichkeit selbstverständlich wäre. Dieser Kall fann zwar nun auch noch eintreten, indem etwa bei genauerem Zusehen boch bas eine Ziel für mich jede Zugfraft verliert und ich bann mit leichter Selbstverständlichkeit bas andere wähle. Religiös gesehen ware dies dann etwa ein erlösendes Sinweggetragenwerden aus dem Rampf durch die Gnade (oder aber auch. nach der anderen Seite bin, etwa ein Ergriffenwerden von teuflischer Besessenbeit). Allein um einen solchen Sonderfall handelt es sich jett nicht: sondern um den gewöhnlichen, daß beibe Biele für mich verlodend bleiben, und ich mich trothdem für das eine entscheibei). Und ba ist zu sagen, daß biefer Entscheidung feine im "Phanomen" selbst

<sup>1)</sup> Richt hierher gehörig ist daher auch der Fall des Aberrumpeltwerdens vom Affekt oder Trieb, troß gegebener Willensstellungsnahmen von verschiedener Grundrichtung; denn in ihm liegt gar kein vom dewußten Personenzentrum gesaßter Entschluß (und nur ein solcher ift ein Entschluß) von, sondern die Macht der "vorfreien" Sphäre bricht bier gewissermaßen in die dis dahin vom Person-

au sweisbare (sondern höchstens von anderen Gesichtspunkten her vor aussetzbare oder postulierbare) Notwendigkeit innewohnt. Vielmehr ist sie, von außen gesehen, ein unauslösdarer Zufall; von innen, von mir selbst aus gesehen aber meine freie Tat. Damit ist nicht gesagt, daß nicht in der Sache selbst Direktiven für meine Entscheidung lägen. Es kann mir so etwas wie ein Wertrangunt unterschiedes der beiden Ziele, eine Höherwertigkeit des einen, ganz klar sein. Aber ich kann mich trothem ebensogut für das Wertniedrige statt für das Höhere entscheiden, indem ich ersteres als das "für mich Wichtige", meinem selbstischen Begehren mehr Jusagende, dem "an sich sein Sollenden" eigentlich Guten vorziehe. Te nach der Dimensson, die ich maßgebend sein lasse, hat das eine oder das andere den Vorzug.

Somit ergibt sich, daß Freiheit in einem höheren Sinne (nämlich in dem des nicht eindeutig von "außen ber" Determiniertseins) erft da porliegt, wo ich zu einer Willensentscheidung zwischen mehreren, in verschiedener Grundrichtung gebenden Willens ftellungnahmen gelange. Diese aber muffen mir, foll folche Freiheit attuell werden, zuvor gegeben, in mir lebendig geworden fein. Ift dies der Fall, so ftebt ihnen gegenüber es nun zwar nicht in meiner Macht, die eine oder andere einfach zum Berschwinden zu bringen. Diese Freiheit hat der Mensch nicht. Aber wohl kann ich mich um dieses Verschwinden be = m ü b e n . Indem ich dies tue, entziehe ich ihr zugleich die Zustimmung meines eigentlichen Ich, meines Personzentrums. Der anderen Grundbaltung dagegen erteile ich als dieses und mit diesem Verson-Ich meine Zustimmung und stelle mich auf ihren Boden1). Vor allem aber kann ich. indem ich so die eine meiner Grundhaltungen "fanktioniere", die andere bagegen "desavouiere", die erstere zugleich zu der für meinen Ent = ichluß ausschlaggebenden machen. Und biefe Möglichkeit untersteht nun meinem "abfoluten" Machtbereich! Somit findet bier, und erft hier, unser oben aufgestellter allgemeiner Begriff von Freiheit (als "mich selbst bestimmen konnen") seine volle und eigent = liche Erfüllung. Denn eine folche Gelbstbestimmung tann ja, wie unser poriges Beispiel gezeigt hat, trot vorliegender Wahl und trotdem ich keinen Zwang empfinde, doch letzlich restlos auf eine Bestimmtheit

1) [Daß solche Grundhaltungen stets auf Berte gerichtet sind, ift leicht ersicht-

lich und wird spater auch ausgesprochen. 21. M.]

dentrum innegehabte Bewußtseinssphäre hinein. Freiheit besteht in diesem Falle nur noch im Sinne der (weiter unten besprochenen) Fahrlässigteit, nämlich insofern die Möglichkeit bestanden haben kann, dem Aberrumpeltwerden besser durch derrumpeltwerden besser durch dagegen zu tun. Doch dars, auch abgesehen von dieser auch hier noch bestehen bleibenden mittelbaren Freiheit und Berantwortlichkeit, natürlich die Tatsache, daß es solches Aberrumpeltwerden gibt, nicht zu eigener Ensschuldigung mißbraucht werden.

zurückgehen, die von außerhalb der bewußten Person kommt. Sier bagegen ist eine solche restlose Bestimmtheit von außen nicht nachmeisbar. Somit ergibt sich die Notwendigkeit, unsern allgemeinen Begriff von Freiheit zu teilen, indem wir eine uneigentliche und eine eigentliche Freiheit unterscheiden. Letztere liegt also nur da vor, wo ich nicht nur Entschluß und Tätigkeit vorausbestimme, sondern auch zu einer Wahl zwischen mehreren Willensstellung nahmen von verschiedener Grundrichtung gelange, so daß auch die Grundrichtung des Entschlußluss von vornberein entschieden ist.

Schon aus der bisherigen Darstellung ist wohl deutlich, daß solche eigentliche Freiheit den Menschen in sehr verschiedenem Maße zukommt, daß sie nie sicherer Besitz ist, sondern immer wieder in seder einzelnen Entscheidung neu gewonnen werden muß. Denn die Bielfältigkeit der äußeren Möglichkeiten verleitet (vielleicht heute mehr denn je) dazu, sich von ihnen einnehmen zu lassen und die selbstkritische Besinnung darüber, worauf es mir denn ankommt und ankommen soll, zu vergessen oder allzu rasch und kurz abzutun. So entsteht die Unfreiheit des Aufgehens in den Anschauungen, die "man" eben so hat, und die einen dabei möglichst wenig im einmal angenommenen Trott stören; und des Aufgehens im "Betrieb" bersenigen Zwecke, die ebenso von sedermann (innerhalb der geistigen Welt, in die man einmal hineinageraten ist) gebilligt und betrieben werden.

Ubrigens fei bier noch bemerkt, daß die verschiedenen "Wert"= Richtungen, durch deren Gegebenheit eigentliche Freiheit bedingt wird, n icht ohne weiteres immer als solche von "gut" und "bose" einander entgegengesetzt sein muffen. Es tann beispielsweise auch das Ziel finnlichen Genuffes mit bem, Ehre und Unfeben zu gewinnen, im Widerstreit steben. Auch bier liegen schon verschiedene Wertrichtungen por, und auch hier gibt es daher feinen objektiven Magstab, von dem ich die Entscheidung einfach entnehmen könnte, obwohl, ethisch gesehen, diese Ziele beide noch selbstischem Begehren entspringen und somit (wenigstens unter Umftanden und relativ) "schlecht" sind. Ferner ift zu beachten, daß auch umgekehrt nicht jede Entscheidung von fittlich er Bedeutsamteit eigentlich frei ift. Denn es fann vorkommen, daß für einen Menschen allein durch Anlage und rein paffiv wirkende geschichtliche Motivationskraft der Umgebung ebensowohl bestimmte "gute" wie auch bestimmte "ichlechte" Einstellungen zu felbstverständlich einzig in Frage tommenden werden, ohne daß die entgegengesette Saltung je irgendwelche Zugfraft erhält.

Mit diesen Feststellungen sind wir nun auch zu einer weiteren Unt = wort auf unsere Frage gelangt, ob wir auch das Wollen

wollen können. Hatte sich im vorigen Abschnitt ergeben, daß wir tatsächlich den Entschluß willentlich herbeisühren können, während uns die Willensstellungnahme gegeben wird, so ist jeht ergänzend sestzustellen: Sind uns se in einer bestimmten Lage bestimmte Willensstellungnahmen gegeben, und gehen diese in verschiedener "Wert"- Richtung, so haben wir nun noch die Freiheit, die eine oder die andere zu der für unsere Entscheidung ausschlaggeben den den zu machen. Indes genügt nun auch diese Feststellung noch nicht, sondern es bedars jeht noch einer Ergänzung durch Wiedereinschaltung einer oben außer Betracht gesetzen Dimension unserer Untersuchung.

## 5. Freiheit in der Einzelsituation und Freiheit im zeitlichen Ganzen personalen Lebens

Unsere bisherige Beschreibung berücksichtigte nur meine jeweilige Freibeit in einer als gegeben vorausgesetzten einzelnen Situation. Was mir in diefer an Einfällen, an in mir auftauchenben Stellungnahmen und Möglichkeiten zu Entschlüffen, gegeben wurde, betrachteten wir bisber als nicht von mir abbangig, nicht felbst meiner Freiheit unterstebend, eben weil diese Afte in dieser Lage nur durch Paffivität in mir auftauchten und damit erft den Spielraum meiner Freiheit auftande brachten. Dies war aber eine Abstraktion, die wir jest wieder aufbeben muffen. In Wirklichkeit habe ich, sobald einmal meine eigentliche Freibeit erwacht ist, in jeder solchen Lage ja schon eine eigene G e sch icht e als freier Mensch hinter mir. Infolgedeffen find von ba an meine Ginfälle nie nur durch meine Anlage und die Wirfung meiner Umgebung, also durch außer meiner Willfur stebende Kaktoren bedingt, sondern eben auch durch meine vergangenen eigentlich freien Entscheidungen. Bor allem aber ift es nun auch nach ber anderen Seite bin eine wesentliche Möglichkeit des Menschen, den zeitlichen Sorizont, aus dem ibm die Ziele feines Wollens für die 3 ut unft zufließen, mehr und mehr über die Einzelsituation des allernächst zu Tuenden auszudehnen. So tann ich Entichluffe fur bestimmte Situationen im vor aus faffen ober auch bestimmte Lebensabschnitte ober bas ganze Leben selbst als eine Situation betrachten und mit einem Entschluß umgreifen. Mag nun auch eine solche einmalige Entscheidung damit noch nicht absolut fest fein, und mag ich auch immer wieder versucht werden, fie umzustoßen, so hat doch jede neue Bewährung und Befestigung berfelben mindestens Die Folge, daß mir in funftigen Fällen die betreffende Saltung eber wieder bewußt wird, mir also, wenn sie praktisch in Frage kommt, eber zur Berfügung fteht. Ja, ich tann mich sogar ausdrüdlich barum bemüben, etwas bafür tun, daß ich fünftig in entsprechenden

Fällen jeweils an den betreffenden Gesichtspunkt, an die betreffende Entscheidungsmöglichkeit den ke. Somit ist jest als weitere Ergänzung über das "Wollen des Wollens" noch sestzustellen: Ich kann auch für das Eintreten bestimmter Willensstellungnahmen etwast un, nicht nur den schon bestehenden gegenüber den Ausschlag geben.

Unterlaffe ich nun aber folches Bemüben, trogbem mir die Freiheit dazu gegeben war, jo kann durch die se Unterlassung mittelbar eine Sandlung (oder ihre Unterlaffung) in gewisser Weise in den Bereich meiner Freiheit (und damit meiner Berantwortung) fommen, die. wenn wir fie rein aus ber zeitlich beschränkten Situation betrachten, nicht meiner Freiheit untersteht. Also: Es kann fein, baf ich in dem betreffenden Augenblick zwar nicht anders bandeln konnte, als ich es tat, weil mir andere Gesichtspunkte als die tatsächlich maßgebend gewordenen nicht zur Verfügung standen. Aber daß mir andere eben nicht zur Verfügung standen, bafür fann ich noch verantwortlich sein. Wir stoßen mit diesem Tatsachenzusammenhang auf die Wurzel bes Begriffs der Rahrläffigteit. Die andere Seite diefes Zusammenbanges aber ist folgende: Benutte ich folde Freiheit, eine Willens= baltung schon für die Zukunft in mir zu befestigen, und gelang es mir so. zu erreichen, daß sie mir allmählich zur selbstverständlichen und immer Bur Berfügung stebenden wurde, so baben Entscheidungen, die ich nun auf Grund dieser (somit in eigentlicher Freiheit erworbenen) Saltung fälle, auch dann noch an dieser eigentlichen Freiheit wenigstens teil, wenn mir nun in der augenblicklichen Lage and ere Möglichfeiten gar nicht mehr als in Frage fommend einfallen, und ich also rein aus dieser Lage beraus als nur uneigentlich frei beurteilt werden mußte. Allein eine folche Beurteilung nur aus ber isolierten zeitlichen Lage beraus riffe die geschichtlich=zeitliche Einheit ber Derson auseinander, die eine evidente Tatsache ist. Die hier als scheinbare Unfreiheit sich zeigende Bestimmtheit (auf der es auch beruht, daß andere "sich auf mich verlaffen" tonnen) ist eben eine Bestimmtheit, zu ber ich felber früher mich bestimmt habe und auf beren Boben ich als berfelbe noch stehe. D. h. sie ist lettlich und im personalen Grunde doch Freiheit. Somit ift also eigentliche Freiheit nicht notwendig folde, die in jedem Augenblid neu burch Rampf errungen werden muß. Sondern die einmal errungene Freiheit kann unter Umständen und in gewissen Grenzen ohne dauernden weiteren Rampf bewahrt werden. (Freilich besteht hier ständig die Gefahr, bak die Einstellungen sich verhärten, was stets einen Verluft an Freiheit in sich schließt, auch wenn die Einstellungen ursprünglich in eigentlicher Freiheit angeeignet murben.)

Bu beachten ist endlich auch bier wieder, daß die Möglichkeit, für die Butunft Entschlüffe zu fassen und für meine eigenen fünftigen "Einfälle" "etwas zu tun", felb ft mir wieder je burch irgendeinen Anftog ein = fallen, mir gegeben werden muß; benn nur im Einfall, nur in ber Sicht folden Ronnens wird ja auch biefe Freiheit jeweils aftuell, wird fie wirklich! Und mit diefer Feststellung haben wir eine britte und lette Erganzung unserer Untwort auf die Frage nach dem "Wollen des Bollens" (im Ginne des Wollens ber Willens ft ellungnahme als des Angelpunktes der eigentlichen Freiheit) gewonnen. Somit liegt also lentlich ftreng notwendig jeder Unfang ber Freiheit in ber Sphare, die vor ber Freiheit liegt; er muß mir gegeben werden. (Theologisch gesehen: Der "concursus divinus" ist seinem philosophischen Ort nach aufzeigbar geworden, und zwar als ein "concursus praevius".) Aber biefe außerhalb und vor der menschlichen Freiheit liegende Bedingung hebt diese Freiheit nicht auf, sondern macht fie gerade in jedem Augenblide, in dem fie erfüllt ift, erst möglich.

## Zur Kritik der Demokratie und des Margistischen Sozialismus

Nach Leonard Nelson1)

I

Organisation ist nichts anderes als der Inbegriff äußerer Einrich-

tungen, die einen bestimmten Erfolg dem Zufall entziehen.

Nun ist der "Ersolg", der im Staate in erster Linie angestrebt werden soll, die Gerechtigkeit. Erheben wir aber nach dem Grundgedanken der Demokratie den Willen der Wahrheit zum obersten Gesetz, so dürsen wir nicht erwarten oder gar verlangen, daß im Staat die Gerechtigkeit zur Herrschaft kommt. Wollen wir dagegen die Durchführung der Gerechtigkeit im Staate, so müssen wir uns der Regentschaft des für dieses Amt hinreichend Gebildeten und Rechtliebenden unterwerfen.

Entweder, es gibt überhaupt ein Ideal des Rechts für die Gesellsschaft, dann soll der Staat ihm gemäß regiert werden, unabhängig da-

1) Im Anschluß an sein scharffinniges Bert "Demofratie und Führerschaft", Got-

tingen, Verlag Offentl. Leben.
Da ber scharssinnige Göttinger Philosoph bereits Ende 1918, noch nicht 50jährig, gestorben ist, so ist 34 befürchten, daß seine Gedanken vielleicht nicht bie Beachtung finden, die sie verweisen hier besonders auf zwei seiner Schriften: 1. Demokratie und Kührerschaft" (2. erweit. Ausst. 175 S.); 2. Die bestere Sicherbeit. Kehereien eines revolutionären Revisionisten (22 S.), beide 1927 im Verlag "Offentliches Leben", Göttingen, erschienen.

von, ob sich eine Mehrheit findet, deren Wille auf dieses Ideal gerichtet ist. Ober aber, es gibt kein solches Rechtsideal für die Gesellschaft, dann kann auch die Demokratie kein solches sein.

Im richtig organissierten Rechtsstaat kann von Autokratie oder von Despotismus nicht die Rede sein; denn hier vergewaltigt nicht ein Wille den andern, sondern hier herrscht das Recht über alle Willkür. Die Demokratie dagegen überläßt die Entscheidung dem zufällig so oder anders sich bildenden Mehrheitswillen und entzieht sie damit dem Recht. Sie überläßt es bestenfalls dem Zufall, od der sich bildende Mehrheitswille auf das Recht gerichtet ist. Ein Grund, diese übereinstimmung des Mehrheitswillens mit der Forderung des Rechts anzunehmen, liegt nicht vor.

Die Geschichte zeigt vor allem zwei Organisationen, die in ihr Dauererfolg erzielt haben und die deshalb als vorbildlich angesehen werden dürsen: die katholische Rirche und die Militärorgani-

fationen der modernen Großstaaten.

Sie sind beide das gerade Gegenteil demokratischer Organisation. Es berrscht in ihnen der Wille dessenigen, der die beste Einsicht in das angestrebte Ziel hat, der mit der größten Umsicht über die Mittel zu seiner Durchsührung gedietet und dem diese Mittel auch vollkommen in die Sand gegeben sind, so daß er über sie versügen kann über den Kopf des Einzelnen hinweg. Kurz, es ist das [undemokratische] Prinzip der Führersch, nach dem diese Organisationen arbeiten.

Man kann allerdings die Meinung hören, daß gerade nur durch die Demokratie der Weg für die Einzelnen frei werde, ihre Fähigkeit als Kührer zu erweisen. Die Demokratie sei die große Arena, aus der der

Tüchtigste als Sieger hervorgehe.

Es ist aber zu scheiben zwischen dem fattisch en Führer, wie er in jeder Gesellschaft sich findet, und dem berufenen Führer, der die beste Einsicht in das Ziel und den besten Willen zu seiner Berwirk-

lichung besitt.

Wir haben nun aber keinen Grund, in der Demokratie das Emportommen des "berusenen" Führers für wahrscheinlich zu halten, eber das Gegenteil. Denn die Eigenschaften, auf denen das Talent beruht, wirklich in eine führende Stellung einzudringen, sind andere und nicht leicht vereint mit denen, die dazu gehören, eine solche Stellung gut auszussüllen. Darüber, wer in der Demokratie emporkommt, entscheiden andere Umstände als der Beruf zur Führerschaft. Es entscheiden die Methoden der Dem agogen, d. h. der Verführung der Massen durch überredung. Der hat den Vorsprung, der der Masse am geschicktesten zu schmeicheln versteht, der ihr die lockendsten Vorteile verspricht und der am skrupellosessen den Kampf mit seinen Kivalen führt. Aber

es bedarf nicht einmal der Bemühungen des eigenen Geistes, um den Gegner aus dem Felde zu schlagen. Es genügt, daß einem der Zufall äußere Glücksgüter in den Schoß geworfen hat, um die öffentliche Meinung zu kaufen. Denn zu einer Zeit, in der die Kunst des Lesens hinreichend weit verbreitet ist, leistet die Monopolisierung der Presse außerordentlich viel.

Dies bestätigt die Erfahrung. Die Ippen des Clemenceau, Erzberger und Northeliffe charafterisieren die Demokratie treffender als die Ippen

eines Wilson oder Mar von Baden.

"Die Demokratie ist nicht die große Arena, aus der der Tüchtigste als Sieger hervorgeht. Sie ist die Narrenbühne, auf der der pfiffigste oder bestbezahlte Schwäßer dem vornehmen und nur auf seine gute

Sache bauenden Charafter den Rang abläuft."

Der berufene Führer ist kein anderer als der seweils beste unter den Menschen einer Generation. Wir sind nicht auf Idealmenschen angewiesen, nicht auf Halbgötter ... wenn nur dafür gesorgt wird, daß der seweils Beste, den wir überhaupt sinden können, zur Führung kommt. Das Muster einer solchen Einrichtung, die automatisch den Besten (im Sinne des Zieles der Organisation) zur Führung aufsteigen läßt, dietet uns die katholische Kirche. Und die Möglichkeit derartiger Einrichtungen ist keineswegs an das besondere Ziel dieser Organisation gebunden, sondern wir können uns alles Besentliche von senen Einrichtungen, von diesem Ziel losgelöst und in den Dienst eines anderen, ja gerade entgegengesetzen Zieles gestellt denken.

Für den Unfang gibt es keine andere Möglichkeit, als baß der zur Führung Berufene selbst seinen Beruf erkennt und aus eigener Beru-

fung die Parteibildung unternimmt.

#### II

Die meisten Vertreter des Sozialismus bestreiten, daß es ein "ob = jektives" (nicht bloß ausgedachtes) Recht gebe. Der Sozialismus gilt ihnen darum nicht als gesordert durch das "Recht", sondern durch das Rlasse ninteresse, das materielle Interesse des Proletariats.

Aber besteht nicht "das Proletariat" aus den einzelnen Arbeitern? Welches materielle Interesse aber hat der einzelne daran, Opfer für seine Klasse zu bringen? Wenn es leere "Ibeologie" ist, von "Recht" und "Sittlichkeit" zu reden, wenn materielle Interessen allein für die Mensichen Geltung haben: ist es dann nicht für den einzelnen Arbeiter das Richtige, möglichst die anderen bie Kastanien für die Arbeiterklasse dem Feuer holen zu lassen, sich selbst aber möglichst durch kluges Lavieren einen auskömmlichen Posten im Dienst des Kapitalismus zu sichern?

Der klassenbewußte Arbeiter wird freilich denken: "Ein Lump, wer so handelt!" — Aber verfällt er damit nicht selbst jener — "Ideologie"? Legt er nicht einen sittlich en Maßstab an? Verdammt er nicht moralisch den, der den sittlichen Wert der Solidarität unter Klassen=genossen nicht achtet? —

Indessen, man beruft sich nicht nur auf das Rlasseninteresse, sondern auch auf die ökonomische oder dialektische Notwendig = keit des Sozialismus.

Aber tönnen ökonomische Berhältnisse, sofern man darunter mit dem "historischen Materialismus" Materielles versteht, von sich aus die Ersetzung des kapitalistischen durch die sozialistische Wirtschaftsordnung herbeisühren? Können "materielle" Kräfte wie etwa die des Wassers, das elektrische Maschinen treibt, oder des Düngerhausens, durch dessen Einwirkung der Bodenertrag steigt, wirklich eine solche Anderung desdingen? Es liegt doch auf der Hand, daß derartige materielle Kräfte für wirtschaftliche Zwecke nur dann etwas leisten, wenn sie durch geisstige Arbeit, etwa des Wasserdun-Ingenieurs oder des Agrikultur-Chemikers geleitet werden! Die wirtschaftlichen Produktivkräfte sind also, bei Lichte besehen, nicht materieller Art, sondern rein geistig e Kräfte, die zurückgehen auf menschliche Denk- und Willenskraft.

An diese Willenskraft und die sie leitenden Wertschätzungen wendet man sich auch tatsächlich, wenn man z. B. dem Proletariat zu bebenken gibt, daß es den Sozialismus herbeiführen müsse, wenn es nicht in ein chinesisches Kulitum versinken wolle. Es wird aber diesem Schicksal nur entgehen, wenn es dasselbe als Unrecht empfindet und mit sittlichem Wollen und Solidaritätsgefühl sich dagegen wehrt. Irgendeine überpersönliche "ökonomische Notwendigkeit" wird es davor nicht bewahren.

Man hat freilich noch eine Ausflucht: man tröstet sich mit dem Gedanken: auf die Dauer werde doch die "ökonomische Notwendigkeit" die sozialistische Wirtschaftsordnung herbeiführen.

Damit bewahrt man in der Tat die sozialistische Theorie vor dem Widerspruch mit den Tatsachen. Freilich, man hütet sich davor, den Zeitpunkt der wirtschaftlichen Neuordnung bestimmt anzugeden. So beseitigt man die Möglichkeit durch die Tatsachen widerlegt, freilich auch die, durch die Tatsachen bestätigt zu werden.

Indessen noch einen weiteren Weg hat man eingeschlagen, um Recht und Moral als mindestens überflüssige Hypothesen beiseitezuschieben: man bezeichnet den Abergang zum Sozialismus als eine "dialet=tisch en Votwendigkeit". Damit meint man (nach dem Vorgang Hegels) eine Enwicklung, die sich in den drei Stufen vollzieht: Thesis — Anti-

thefis — Synthefis (Sat, Gegenfat, zusammenfassende Aberwindung

der Gegenfäte).

Auf die wirtschaftliche Entwicklung angewendet, soll das Folgendes besagen: "Während in der mittelalterlichen Warenproduktion diejenigen, die die Produkte erzeugt hatten, diese Produkte auch als ihr Eigentum behielten, das Eigentum am Produtt' also in diesem Sinn auf eigener Arbeit beruhte' [Thefis], andert sich dieses Verhältnis mit dem Auffommen des Fabritbetriebes und der durch ihn bedingten gesell= ichaftlichen Produktion'. Sier verblieb dem Produzenten das Produkt feiner Arbeit nicht mehr als Eigentum, sondern es verfiel der Un= eignung burch den Rapitalisten; das Eigentum am Produtt berubte' also in biesem Sinne nicht mehr auf eigener Arbeit' [Antithefis]. Daburch war der "Widerspruch' entstanden, der besteben soll zwischen gesellschaft= licher Produktion und kapitalistischer Aneignung" [fo Engels in "Ent= widlung des Sozialismus von der Utopie zur Wiffenschaft", 6. Aufl., S. 391. Diefer bem modernen Rapitalismus innewohnende "Wiberfpruch" foll beffen "Umschlagen" in den Sozialismus mit Stiglektischer] Notwendigkeit zur Folge haben [Synthesis].

Aber welcher Art soll denn der Widerspruch zwischen gesellschaftlicher Produktion einerseits und kapitalistischer Aneignung andererseits sein? Ein logischer — zwischen den Begriffen selbst bestehender — Widerspruch kann das augenscheinlich nicht sein; denn die Begriffe "Produktion" und "Aneignung" sind ganz unabhängig voneinander; es ist darum völlig unersindlich, wieso einer bestimmten Produktionsweise eine bestimmte Aneignungsweise logisch entsprechen müßte und umgekehrt.

Einen Widerspruch zwischen gesellschaftlicher Produktion und kapitalistischer Aneignung empfinden wir nur dann, wenn wir unser sittslicher Uneignung empfinden wir nur dann, wenn wir unser sittslicher en chtliches Bewußtsein befragen. Dann nämlich empfinden wir arbeitsloses Einkommen (d. h. "Ausbeutung") als Unwert, als nicht sein-sollend. Also "nur unter Boraussetzung des objektiven Rechts gewinnt die marxistische Kritik des Kapitalismus Hand und Fuß, kann aus ihr so etwas wie wissenschaftlicher Sozialismus werden".—

Würde übrigens durch eine "ökonomische" oder "dialektische" Not = wendigkeit die sozialistische Wirtschaft von selbst herbeigeführt, so wäre jeder "Alassenkampf" für sie überflüssig. Zu "kämpfen" aber wird man sich nur verpflichtet fühlen für etwas rechtlich und sittlich Gesorbertes, das aber nicht von selbst kommt.

[3 u sat des Herausgebers: Die dargelegten fritischen Gedanken Nelsons veranlassen vielleicht manchen Leser zu einer Untikritikt oder zu einer Verteidigung des demokratischen Gedankens und der herkömmlichen sozialistischen Theorie.]

### Tätige Liebe1)

Von Paula Messer = Plat +

Wir vermögen Gott im Erkennen zu ahnen, wenn uns die großen Gesehmäßig-teiten, die großen Zusammenhänge des Beltalls aufgeben. Die Ehrsurcht vor biefem Allausammenhang empfinden wir als Ehrfurcht vor "Gott", den geheimnisvoll Zu-

sammenhaltenden in allen Zusammenhängen.

Erfenntnis von Zusammenhangen ift aber auch immer Erfenntnis vom Abhangigfein. Doch ein verfeinerter ethischer Wille swingt heute ben Menschen nicht mehr gur Unerkennung biefer Abhangigkeit, weil jenes geabnte, gottliche Etwas machtiger ware als alle Menschen, sondern weil es beffer, volltommener vorgestellt wird als alle Menschen. Nicht mehr Furcht und Macht zwingt, sondern freiwillige Abhängig-

feiten vom Guten, vom sittlich Aberlegenen.

Aber weder Abhängigkeit vom Bollkommenften noch Ehrfurcht davor befriedigt heute das religiose Bedurfnis des vertieften Menschen noch gang. In ihm ift das Berpflichtungsgefühl wieder im Wachsen, das Dienst am Göttlichen vor allem in der Berwirklichung durch die Tat sieht. Dem heutigen Menschen fehlt häufig nicht bie Religiosität, wie so oft behauptet wird, aber in unserem Zeitalter ber Aftivität, bes Zupadens und bes Abersührens in die Praxis taucht auch religiöse Gesinnung mehr ins Leben unter, als daß sie sich an das Beschauliche hielte. Wenigstens entspricht dies mehr ihren Borftellungen von wirklicher Religiosität. Die beutige religioje Gesinnung hat wieder erkannt, bag nur tatige Liebe auf die Dauer irgend etwas zu verbessern vermag.

Freilich, ber Menich ber Gegenwart empfindet vielleicht biefe tätige Liebe nicht mehr als ausschlieglich religios. Denn wird in den meiften Religionen die Liebe jum Nächsten nicht gesorbert um Gottes willen? Aber der Mensch der Jektzeit gelangt zu Liebe und Brüderlichkeit mit allem Lebenden hauptsächlich um der inneren Leidgemeinschaft willen. Das Mit-seiden, das Mit-fühlen verdindet auch da, wo noch nicht von einem Mit-denken, Mit-kämpsen, Mit-suchen und Mit-überwinden die Rede sein kann, wo noch keine Geistesverwandischaft zur Liedesgessessinnung hinzukommt.

Andererseits gelangt ber beutige Mensch allmäblich zur Einsicht, baß tätige Liebe nicht bloß in ber Silfe für Arme besteht. Unabhängig von Armut und Reichtum, vermag tätige Liebe sich darin zu äußern, daß sie Gesinnungsgemeinschaft pflegt, mit Geistesverwandtschaft in Beziehung tritt und so dazu beiträgt, ein Gedankenreich zu erweitern und zu stärken, von dem Zusammenhang, Gemeinschaft und Liebe ausstrahlt. Der Austausch von Liebe, Freundschaft, Erhebung, Freudsgkeit und Mut in der Welt wird dadurch vermehrt, und es sindet sich weniger Zeit und Geneigtsein zum Sassen, Berachten, Gewalttätigsein, zum Kränken und Entmutigen. Solche tätige Liebe hat auch erkannt, daß es ein Stück Menschenerlösung ist, burch

gelebtes Beispiel zu zeigen, wie man Tag fur Tag bas Alltägliche überwindet, indem man das scheinbar Gewöhnliche ungewöhnlich gut tut. Das gelingt dem Menschen auf die Dauer ja nur, wenn er auch seine Arbeit liebt, wenn er ihre Not= wendigkeit im großen Lebenszusammenhang erkennt, wenn er fie barum mit Ehr-

durcht, mit Vorbedacht, mit ganzer Singabe tut.
In dieser Gesinnung läßt sich öbe und gleichgültige Arbeit, wie sie unsere Zivisissation viel und unabänderlich mit sich bringt, ertragen; nur so läßt sie sich sogar vom Anpersönlichen ins Persönliche und Freudige erhöhen. Nur so kann in sede Arbeit die individuelle Eigenart gelegt werden, nur fo fann jede Arbeit geliebt werden und zum Glud und Inhalt des Lebens beitragen. Liebe allein macht aus dem Mit-Arbeiter

einen Mit-Schöpfer. Schaffen bürfen ist sa nich böchste Daseinserfüllung. Benn Schopenhauer diesen tiessten Trieb "Bille zum Leben" nennt, so meint er nichts Anderes, als den Tried im Menschen, sich auszuwirken, tätig zu sein, eben — — zu leben. Und wenn Nießsche den Urtrieb "Bille zur Macht" nennt, so meint auch er nichts Anderes als dies innere Dug, bentend und handelnd die Welt au er-

<sup>1)</sup> Aus bem foeben im Berlag Meiner erschienenen Buche "Borgeburtliche Erziebung".

greisen, sie zu gestalten nach den eigenen Borstellungen. Bielleicht lätt sich aber am genauesten das Wesenkliche des reinen, einsachen Lebens bezeichnen als: Fähigkeit zu sunttionieren, beim Menschen gesehen als "Wille zum Tun". Das Gesühl des einsachen Lebens, ist es nicht der Inbegriff des reinen Tuns, des ungehemmten Borssichgehens? Entweder wie es sich als pslanzenhastes Wohlbesinden im harmonischen Funktionieren zeigt, oder wie es Kindern im Spiel, Künstlern im Schaffen, Frauen im liebevollen Umsorgen eigen ist. Jeder lebende Mensch dat diesen Willen zum Tun, diesen Gestaltungs- und Organisationstrieb in sich, sonst lebte er nicht; nur wirkt er in sehem nach verschiedener Art, in verschiedenem Maße, hervorgerusen durch verschiedene Interessen, durch verschiedene Bewertung.

Die Berschiedenheit barin ist es, und nicht — wie gewöhnlich angenommen wird — die Berschiedenheit des Geschlechts, wodurch lette Wesensnähe und lette Wesensferne, lette Ahnlichsteit und Unähnlichsteit unter den Menschen hervorgerusen wird, wodurch sie in lette Grundtypen sich scheiden. Denn in beiden Geschlechtern kann schöpferischer Gestaltungsdrang vordanden sein oder nicht vorhanden sein; in beiden Geschlechtern zeigt er sich in verschiedenem Maß; das eine Mal in undeabsichtigtem Tätigsein, das mit dem einsachen Existieren zusammensällt und das ursprünglichste Vitalgesühl darstellt. Ein anderes Mal in der beweglichen, tätigseitsfrohen Natur, die im Birten das freie Lustgesühl des bloßen Daseins spürt. Und wieder ein anderes Mal zeigt sich das verschiedene Maß des Willens zur Tat in der Gestaltungsbesessenstellenheit des Genialen, der vielleicht nur durch ein Eines und Einziges zum Schassen entzündet wird, dem in den Behen des Ausdrückens, des Gedärens und Dervordringens die Zeit zur ausbehnungslosen Gegenwart versinkt. Solch verschiedene Urt des Lebendigseins kann sich dei den Geschlechtern zeigen, in de i den Geschlechtern kann der Wille zur Tat in solch verschiedene Maß und in solch mannigfaltiger Ausprägung in Erscheinung treten.

Obwohl man auf den tiefsten geistigen Unterschied zwischen den Menschen erst stößt, wenn man ihr verschiedenes Bewerten erkennt, so unterscheiden sich die Menschen doch schon dadurch, welches Maß von Aktivität ihnen zur Versügung steht, um nach dem Bewerteten zu streden. Schließlich zeigt sich ihre innere Berschiedenheit auch noch in der Art, wie sie das Bewertete in Besitz zu nehmen suchen, wie sie das ergreisen wollen, durch was sich ihr Schasseried äußern möchte. Immer handelt es sich ja dabei um eine Zweiheit, um einen Ergreisenden und um ein Ergrissens, um ein Ich und um einen Gegenstand, sei bieser das winzigste Ding, oder sei es ein Mitmensch, oder sei es die ganze Belt. In welch innerer Gesinnung der schöpferisch getriebene Mensch diesen Gegenstand in sein Schassen, oder ob er ihn nur als Material, als Objett an sich reißt, das ohne Eigengesesslichteit ist, das "nichts zu sagen" dat, das nur Mittel seiner Willür ist, diese innere Einstellung scheide die Menschen Typen, obwohl vielleicht beide mit gleicher Kraft den drängenden Gestaltungswillen in sich empfinden.

Scheinbar am schnellsten und sichersten wird der Gewalttätige zum Ziele gelangen. Aber sein Erfolg ist wertlos, weil er ohne Dauer ist. Der Gewalttätige hat noch nicht erkannt, daß nur Liebe zu schaffen vermag; aber Gewalt und Liebe sind unvereinbare Gegensätze. In naturdafter Hemmungslosigkeit übersieht er, daß das Andere, das ergrifsene Fremde sich nur sormen läßt als ein Verstandenes. Verstehen aber lernt man nie durch schrankenlose Ichdenoung, sondern durch Hingabe und Ehrsturcht vor dem Wesen des Andersartigen; durch das, was bei Plato der Eros ist, "er, der uns Menschen die Fremdheit nimmt". Versteht er unter "Eros" sa doch ein tie teigenart des Anderen, daß keine Zweiseit mehr vorhanden ist, daß damit Erkenntnis — die boch eigentlich nur Selbsterkenntnis zu sein vermag — gewonnen werden kann. Ob der Künstler durch Farben oder Stein, ob er durch das Wort sein Tiesstes ausdrücen will; ob der Nensch zeugend in einem Nachsommen oder in einem Schüler sein Wert schaffen möchte: immer wird sein Tun ohne Vollendung bleiben, wenn er die Besonderheit des ergriffenen Underen vernichtet, statt sie miteinzubezieden. Immer wird solche gewalttätige Schöpferkraft zur dämonischen, die zerstört, statt außbaut.

Anders der Liebende, der von seinem Schaffensdrang nicht besessen ist, sondern begnadet. Dem zu seinem Schaffensmuß das geniale Wissen dazugegeben ist: daß nur der Großes schafft, der durch Entsagung und durch Singade hindurchgegangen ist, der sein Ich an den Gegenstand verlieren konnte, um beide zu gewinnen. Zu welchem Tätigkeitsgediet das Gestaltungsverlangen sich hinwendet, auch das unterscheide die Menschen aufs tiesste. Ob der Schaffenswille sich durchselt als

Bu welchem Tätigkeitsgebiet das Gestaltungsverlangen sich hinwendet, auch das unterscheibet die Menschen aufs tiesste. Ob der Schaffenswille sich durchsest als ünst ler is che Begadung, die aus Idee und Stoff das Kunstwert gebiert; ob er sich durchsest als Berufung, die Welt den ker is ch au ordnen und zu bewältigen; ob er sich durchsest als pädagogischer Drang, der nicht anders kann, als im Menschen du vereden; ob endlich der Wesenstern des Menschen, sein Schaffenstried sich durchsest im Geschendt der Wesenstern des Menschen, sein Schaffenstried sich durchsest im Geschendt der Alle der Ja, das greift in die tiesste Wenschen, ob seine Zeugungskraft mehr als auf anderen Gebieten im Geschlechtlichen sich sammelt, ob sie nach leiblicher Vater- und Mutterschaft sich sehnt, ob sie in der Erschaffung eines neuen Menschen instinktiv oder bewußt höchstes Schaffensziel siebt.

### Lesefrüchte

#### I. herrentum und Führung

Im modernen Denken gestalteten sich überall die Entwicklungen und Bestrebungen in der Richtung auf Machtentsaltung ober auf Kapitalismus und Imperialismus. Auch der Kapitalist will als Unternehmer Macht, nicht Geld als solches. Der Imperialismus ist die Folge des allgemeinen Strebens nach solcher Macht. Darum gehören Kapitalismus, Imperialismus und Philosophie der Macht innerlich organisch zusammen. Ob Niehsiche den Abermenschen, Ibsen den Baumeister Solneh, ob Kihling die Wickingernatur des Engländers preist, oder ob Dostosewsti Auhland zum sakralen Erlösungsland erklärt, ist troch der verschiedenartigen Stimmung und Motivation doch elegthin in gleicher Art symptomatisch für das Obwalten der Machtschäung im gesamten modernen Bewuhffein.

Bur Zeit ber Spätantife erlebten bie Denkenben etwas Ahnliches. Damals leiteten bie Gnostifer von Lugiser biese Welt ber Gewalt und des Mordes ber, die wir ja

auch als Weltfrieg und Beltrevolution auf unfere Urt erleben mußten.

Diese ganze Gewaltschäung ist noch nicht eigentlich zum Ibeebewußtsein des Lebens und des Führens gelangt. Das Leben ist Führung, daher Gedanke "an sich", wenn auch auf den unteren Stufen noch nicht "für sich" ... Beil ibeefundierte Führung erst wahre und eigentliche Führung ist, so kann auch der Wille zur Macht nur als Wille zum Ideenleben sich befriedigen. Absolute durchgeseitzes Gewalt-herrentum erntet absoluten Tod am Ende seines hartkalten Weges. Es muß innerlich an sich selbst vollstreden, was es nach außen tut. Das ist der Zwang seiner Gebundenheit an das Geistesgesetz, das seiner nicht spotten läßt. Auch Dante läßt folgerichtig Luzifer auf dem Eise thronen. (Aus Willy Schlüter, Führung. Leipzig, Meiner.)

#### II. Im Weltfriedensbund der Mütter und Erzieherinnen

ist jeht eine beutsche Sektion gegründet worden. Hierzu heißt es in einem Aufrus: In Frankreich wurde von französsischen Frauen im Jahre 1929 eine Internationale Liga der Mütter und Erzieberinnen für den Frieden gegründet, unter dem Motto: "Jum Frieden durch Liebe". Dieser Liga gehören dis seht 29 000 französsische Frauen an. An die deutschen Frauen ergeht heute ihr Auf: "Deutsche Mütter! Hört uns, schließt euch uns an, auf daß wir gemeinsam eine Front bilden — eine Macht gegen den Krieg, einen Schuß für unsere Kinder, die wir bewahren müssen vor dem kommenden Krieg. Keine darf sehlen! Der Bund steht außerhalb seder Partei und unter strenger Wahrung sedes religiösen Bekenntnisses."

Der Aufruf wird u. a. unterstützt von: Anita Augspurg, Dr. Gertrud Baumer, Bidi Baum, helene Böblau, Anna von Gierke, Gertrud hanna, Katharina von

Karborff-Oheimb, Annette Kolb, Käthe Kollwiß, Dr. Marie Elisabeth Lübers, Toni Pfülf, Gabriele Reuter, Abele Schreiber-Krieger, Toni Sender, Dr. Anna Siemssen, René Sintenis, Dr. Selene Stoder, Sedwig Bangel, Marianne Beber.

#### III. Zur Krifit des allgemeinen Wahlrechts

Wer sollte nicht zugeben, daß eine Anzahl tief angelegter, aus moralisch und ben-terisch selbstbisziplinierten Vorsahren stammender Manner das Vorrecht haben soll, die Geschichte bes eigenen Boltes mitzubestimmen? Die Rapitane des Staatsschiffs sind ja nicht immer die erlauchtesten Geister ihres Zeitalters; es ist daher nur billig, wenn einige kluge Mitpassagiere bei ungeschickter Steuerung ihren Rat und Einwand geltend machen. Diese Besugnis aber Allen zugestehen, wie es unser Männerwahl-recht tut, scheint mir Wahnsinn. Und genau so, will mir scheinen, steht es mit dem

Frauenstimmrecht ...

Bie wollte man die verhältnismäßig geringe Zahl Bevorrechteter aus der Unjumme bes menschlichen Ausschussungerials aussieben? Weber Götter noch Göttinnen, weber Menschen noch ber stupibe Staat können es. Der Staat würde das Frauenprivileg wahrscheinlich von Schulzeugnissen abhängig machen. Schulzeugnisse jedoch besagen über den menschlichen Wert des Einzelnen sast nichts, meist nur etwas über seine Papageiensähigkeiten. An der Unwägbarkeit der hier in Betracht kommenden Eigenschaften scheitert also eine vernünftige Instituierung des Frauenstimmrechts wohl ebenso, wie unser Mannerstimmrecht schon langft zu Unfinn und Plage geworben ift.

Durfte ich mir einen Scherz erlauben, fo wurde ich fagen, "viel lieber fahe ich's, bie Frauen boten alle Rrafte auf, die Allgemeingültigkeit unferes Manner wahl-

rechts wieber abzuschaffen ...

So Peter Ga ft, ber Freund Nietsiches, in einem Brief v. 14. Juli 1913 an Frau Clara Cruwill; zuerst veröffentlicht in der "Neuen Generation", S. 4/6, 1931, S. 79.

### Musiprache

#### I. Zum Problem des Krieges

Geebrter Berr Professor!

Bichtig erscheint es mir, daß Sie in der Kriegsnummer von "Ph. u. L." (Juli 1931) Ihrer Entgegnung auf meine wenigen Zeilen (G. 195 f.) die Kernpunkte meines baw. unseres Widerspruches deutlich hervorheben. Wenn ich biese nochmals feststellen darf: Mus perfönlichen und biftorischen Grunden fann ich nicht versteben:

daß der Rrieg das edlere Gemut läutern und vertiefen foll;

baß der Rrieg den Sinn des Lebens lehrt;

baß mir ausgerechnet im Rriege erft bie rechte Freude an ber Natur aufgeben

foll:

ich fann ben Wert des Rrieges überhaupt beshalb nicht verstehen, weil er doch der unmittelbaren Wertevernichtung bient. Zugegeben, daß ber Krieg als solcher mittelbar Berte (Treue, Kamerabschaft usw.) hervorbringt, weshalb, muß ich mich fragen, den Umweg zur Erlangung biefer Berte über ben Krieg mit unsagbarem Elenb und seinen vernichtenden Folgen? Daß heute noch einzelne und viele Menschen soviel Bertvolles am Kriege entbeden, an ge i dots ber geistigen, sittlichen, gesundheitlichen und wirt-schaftlichen Folgen des letten Krieges mit seinen Millionen Toten, geheilten und ungeheilten Kriegsverletzten erkläre ich mir aus einer gewissen Unübersichtlichkeit, gewissen Berauschung, aus unklaren Gefühlen und Aberlegungen. Diese Zustände mit "Wahn-sinn", "Berrückheit" oder "Irrsinn" zu identifizieren, entspricht weder meiner Absicht noch meiner Aberzeugung.

Ich bedente in Ehrsurcht, daß jungen begeisterten Menschen der Krieg ein gewaltiges Erleben bieten konnte, das sie vieltausenblach mit bem Tobe besiegelten; ich bebente in Ehrfurcht, bag ber Rrieg ungähligen Menschen meiner sozialen Berkunft millionenfach das Leben oder die Gesundheit nahm mit der Berwunschung des Rrieges im Bergen. Briefe, Bucher, lebende Zeugen sprechen fur beides. Befagen mochte

ich hiermit, daß mir "relative Sarmlofigfeiten" völlig fern gelegen haben.

Bu Ehren des Krieges ist bestimmt bisher mehr gesagt und getan worden als gegen ihn und gegen seine Wiederholung. Ich wünschte, daß über die Stuse des gegenseitigen Sichverstehens nach Ihrer Auffassung Kriege beseitigt würden! Rur, bedente ich, wie lange mag auf einen gewissen Absieler Entwicklung die gequalte Menscheit noch warten? Reben der ernsten Arbeit an der sachlichen Erörterung des Problems, über dessen Beledung ich Ihnen dankbar din, scheint es mir in erster Linie gleich wichtig, mit den klaren, durchsichtigen Gründen der Erkenntnis, der Vernunft und der — Psychologie für den Frieden zu werden und alles Menschemwögliche für ihn zu tun.

Ich ware Ihnen dankbar, wenn Sie biese erganzenden Bemerkungen in "Ph. u. L."

ebenfalls erscheinen laffen tonnten.

#### Mit beften Grugen

F. M.

#### Gehr geehrter Berr Professor!

Nehmen Sie, bitte, noch einige Zeilen im Anschluß an die Ausführungen meines

Bruders entgegen.

Wenn Sie uns raten, einmal ernstlich ben Bersuch zu machen, die gegenseitigen Anschaungen zu versteben, so möchte ich Ihnen bierauf erwidern, daß ich es seit meiner Verwundung auf Grund der mir durch schweres Leiben erwachsenen Erkenntnis als meine heiligste Pliicht betrachtet habe, sachlich die Friedensidee zu vertreten. Die "Ersolge", Herr Prosessor, möchte ich Ihnen nicht vorenthalten: Entweder völliges Mispoerständnis oder Gleichgültigkeit bei den nicht im Kelde Gewelenen, Unwissenheit und Bequemlichteit bei vielen anderen, meistens Zustimmung voh den Krontsoldaten aus dem Mannschafts- oder Unterossiziersstande, völlige Zustimmung wohl nur bei den Leidensgenossen, und was mich aufs tiesste schweigen bei vielen sogenannten Gebilbeten. Mein Gott! Hat Ablehnung oder verlegenes Schweigen bei vielen sogenannten Ebensalts erleiden sott! Hat denn mein Opfer einen Sinn, wenn es meine Kinder ebensalls erleiden sollen?

Un dieser Stelle, herr Prosessor, ist es mit sachlicher Erörterung des Problems nicht allein getan, sondern mit einem reinen Für oder Wider den Krieg. Aus allen Gründen bin ich gegen ihn und tue mein möglichstes, seine Wiedergeburt durch den

Einsatz meiner Personlichteit zu verhindern.

Bum Schluß geftatten Sie mir noch einige Illuftrationen:

In siedender Augusthise 1915 marschieren wir wochenlang durch die trostsofen Ebenen Rußlands. Abliches Kriegsgespräch, brennende Oörfer, verlassen Bauernhütten mit ängstlichen Frauen und Kindern, Tote und Gesangene überall, Elend und Jammern der Verwundeten; doppelt trostlos alles, wenn es in Rußland regnet, und es regnet diel. Tagelang führe ich meine Kameraden neben mir, ohne Koppel, Seitengewehr, Kochgeschirr und Spaten, stumpt und blöbe, sast wie ein Tier. — Glauben Sie, daß der Krieg diesen meinen Kameraden die Freude an der Natur aufgehen ließ, oder daß sie die ganze Freude des Wandervogels auf dem Marsche gemossen? Ober etwa, daß der Krieg diesen Kameraden den Sinn des Ledens näherbachte? — Verwundet lag ich 36 Stunden zwischen beiden Feuern. In der Zwischangter wurde ich mit angelegtem Gewehr ausgeplündert und der wenig Habselsseit wurde ich mit angelegtem Gewehr ausgeplündert und der wenig Habselsseiten beraubt. Glauben Sie, daß der Krieg etwa das edlere Gemüt läuterte oder vertieste?

Geehrter Berr Professor, bag Sie mich und die obigen Fragen verfteben werben,

bin ich gewiß.

Ich begrüße Sie in dieser Hoffnung als Ihr

N. M.

[Nur ein Wort dur lesten Frage: Das Erleben der Millionen in einem großen Kriege ist ein so unübersehbar mannigsaltiges, sa, entgegengesetztes, daß es durchaus möglich scheint, daß auch eblere Gemüter Läuterung und Vertiesung durch manche Kriegsereignisse sinden. Dadurch wird freilich auch nach meinem Urteil der Krieg nicht etwa "gerechtsertigt". Denn die Unwerte, die er mit sich bringt, scheinen doch weitaus zu überwiegen. A. M.]

Sehr geehrter Berr Professor!

Bu dem in "Philosophie und Leben" behandelten Problem des Krieges möchte ich

mir erlauben, das folgende anzufügen:

Jeder wird zugeben muffen, daß die Borstellung eines kampflosen Lebens unmöglich ist. Durch den Prozeß der naturgegebenen Weiterentwicklung, die sich in erster Linie auf geistigem Gebiet vollzieht, wird Kampf bervorgerusen. Das Alte wird von dem emporkeimenden Neuen zurückgeschoben; ein Borgang, der nicht reibungslos vonstatten geden kann. Das ziel, worauf sich alles menschliche Streben richtet, ist, einem Ideal nahezukommen, von dem wohl in fast sedem Menschen eine andere Vorstellung berrscht. Daß es sich dabei stets, neben anderem, um sittliche Bollkommenheit handelt,

ift selbstverständlich.

Bekanntlich darf ein Mensch einem anderen gegenüber, mit dem er in irgendwelchen Dissertagen siedt, nicht in der Weise seiner Anschauung den Sieg erkämpsen, daß er seinen Gegner durch Jusügung eines körperlichen Schadens oder gar durch Mord deseitigt. So bandelnde Menschen werden bestraft mit der Begründung, daß sie der Menscheit und somit auch deren Entwicklung hinderlich sind. (Daß man mit der Todessstrafe das Abel nur an der Obersläche und nicht im Kern packt, gehört im Augusenblich nicht hierher.) Der Erund für diese Mahnahme muß sedem deutlich werden: Man kann einen geststigen Kampf nicht mit den Witteln der Körperkraft zur Entscheidung bringen, — (ein Fehler, der nur zu oft in gewisser Hinsicht auf dem Gebiet der Kindererziehung gemacht wird), — denn das Ergebnis muß notwendigerweise im Seinne des Wahren, des die Entwicklung der Menscheit Fördernden vollkommen verfehlt sein, da dier von einer geistigen Auseinandersetzung nicht mehr die Rede sein kann. Nur geistige Waffen können in diesem Falle Berwendung sinden; alle anderen Mittel sind durchaus unpassen und der Gerechtigkeit, die ein Hauptposstulat darstellt, im Wege. Auch sede Erungenschaft der Technik dient hier nur dazu, körperliche Kräste in noch kärtere Kormen umzuwandeln.

Bie es sich hier im kleinen Maßstab beim einzelnen verhält, so ganz genau verhält es sich im großen bei ben wechselseitigen Beziehungen der Völker. Auch dier hat niemand im Interesse der Weiterentwicklung der Menschheit, die keine, dem Ideal um nichts näherkommende, bloße Umformung sein darf, das Recht, die äußere Krast- und Machtüberlegenheit entscheiden zu lassen. Da der Mensch bisher seine Fragen zum großen Teil auf diese Urt zu lösen versuchte, zeigt es sich heute, daß er in Beziehung auf Sittlichkeit ein kaum oder gar nicht meßbares Stück weitergekommen ist. All die erschredenden Mißstände in dem Verbälknis der Menschen und Völker untereinander sind bestimmt darauf zurüczzusühren, daß man bisher auf dem versehlten, gesistige und körperliche Krast verwechselnden Wege zu richtigen Resultaten gelangen wollte; ein Weg, der unbedingt falsch sein muß, auch wenn man gerade dier immer wieder, vieleseicht sogar in gutem Glauben, versucht, diese Unforrestheit mit den edelsten Motiven zu verdesen. Das eigentliche Resultat ist dabei nur eine endlose Kette von weltersüllendem, störendem Unglüssch. Eesultat ist dabei nur eine endlose Kette von weltersüllendem, störendem Unglüssch. Eesultat ist dabei nur eine endlose Kette von weltersüllendem, störendem Unglüssch. Eendem, störendem Linglüssch. Eendem, störendem Linglüssch. Su woher sich der Mensch das Recht nimmt, einen anderen zu töten, soll an dieser Stelle gar nicht

erörtert werden.

Daß man bis heute noch keine zufriedenstellende, Erfolge versprechende Form des geistigen Rampfes gesunden hat, liegt zum großen Teil daran, daß man zu sehr an der Oberfläche bleibt, und beweist nichts gegen die Möglichkeit einer solchen Form. Es ist auch sehr die Frage, inwieweit eine solche überhaupt angestrebt worden ist.

Wenn von einer Seite behauptet wird: der Krieg wede die guten Seiten im Menschen, so kommen hier zunächst einmal nicht die guten Seiten in ihrer Gesamtheit, sondern nur kleine Teile derselben in Betracht. Ausgerdem treten sie dann in einer Urt Rauschzustand zutage, der durch die nervenerregenden Berhältnisse bedingt ist, und nach der Ernüchterung zeigt sich dann stets, so auch nach dem letzten Kriege, das wahre Gesicht. Die guten Seiten im Menschen müssen im Kormalzustand deutlich werden, um die Möglichkeit einer befruchtenden, vollen Entfaltung im Sinne einer wertvollen Entwicklung zu haben.

Niemand wird bestreiten können, daß all dieses sehr schwer ist, in die Tat umzujegen. Es erfordert vor allen Dingen den schwersten aller Kämpfe, den Kampf mit sich
selbst, der stets dem Kampse mit anderen vorangehen muß. Das widerlegt auch die

Außerung, daß alle wahren Pazifisten Feiglinge seien ober aus Egoismus handelten, eine Anschuldigung, die zu unsinnig ist, um näher darauf einzugehen. Selbst wenn sogar zugegeben sein soll, daß vielleicht hier und da ein fallsder Pazifist auftaucht, fällt dieser aber insofern nicht ins Gewicht, weil sich auch auf jeder anderen Seite Personen sinden, die um irgendwelchen verwerslichen äußeren Außens willen eine Idee mißbrauchen. Im Gegenteil, die wirklichen Pazifisten haben viel größere und verschiebenste Schwierigkeiten zu überwinden, ganz besonders auf dem Gebiete der Selbsterziehung, auf deren Wert und unumgängliche Notwendigkeit noch immer viel zu wenig hingewiesen wird.

Auf dem ganzen, nur flüchtig gestreisten Gediet ist noch sehr viel, um nicht zu sagen alle Arbeit zu leisten. Da aber nur auf diesem Wege die Menschheit sich nach vorwärts entwideln kann, musen für dieses hohe Ziel alle nur aufdringbaren Kräfte zur Verfügung gestellt werden, auf daß in einer zukunstigen Beit, der Vergangenheit zum Trotz, die Menschbeit imstande sein wird, mit gerechten, dem geistigen Kampse ebenbürtigen Wassen die Wahrbeit zu enthüllen und sich dem menschlichen Idealbild wenigstens um ein kleines, aber kostbares Stüd zu nähern. Das Volk, das sein Streben auf dieses ziel richtet, darf stolz von echter Vaterlandsliebe sprechen. G. P.

#### Gehr geehrter Berr Professor!

Im Anschluß an das Kriegsheft von "Philosophie und Leben" erlaube ich mir, Ihnen einige Bemerkungen zu schreiben. Aber Ihre Kritik an Korneffers "Pazisismus" habe ich mich ebenso sehr gefreut wie über Ihre früheren Ausführungen in der Batanzenzeitung. Daß Sie mit Ihrem Namen für den Friedensgedanken eintreten, ist ein Trost für alle, die in einer dafür verständnislosen Amgedung sehen und den kleinlichen Haber innerhalb der beutschen Kriedensbewegung schwerzlich empfinden.

lichen Haber innerhalb ber beutschen Friedensbewegung schmerzlich empfinden. Beim Lesen des "Gesprächs über Pazisismus" habe ich mich lebhaft an einen Abend vor 23 Jahren in Leipzig erinnert, an dem Dr. Hornesser in geige Willtarismus zeigte und mit scharsen und schroffen Worten die Einwendung zurüdwies, daß das deutsche Heer doch zum Teil ein geist- und seelenloser Mechanismus und seine Erziehungskunst sehr dußerlich sei. Damals habe ich mich darüber gewundert, heute sehe ich ein, daß er vom Standpunkt seiner Weltauung aus vielleicht nicht so unrecht hatte, und daß es für alle, die aus sittlichen Gründen gegen Krieg und übersteigerten Militarismus tämpsen, notwendig ist, diese Weltanschauung, aus der die Begeisterung für Machtstaat und Wehrmacht quillt, auf

ibren Wert bin ju prufen.

"Das tieffte Wefen des Lebens ift Wille gur Form." Ift das mahr? Solange man die Behauptung rein weltanschaulich faßt, ift es eine metaphyfische Annahme, über beren Berechtigung fich schwer ftreiten lagt. Wir wiffen wohl vom augermenschlichen Leben und von den innersten Untrieben bei der Entwicklung zu höberen Lebensformen zu wenig, um Endgültiges barüber sagen zu können, obwohl es mir auch ba wahrscheinlicher vorkommt, daß nicht die böhere Form als solche erstrebt wird, sondern etwas anderes, etwa größere Einflußmöglichkeit auf die Umgebung oder höhere Innewerdung. Aber Herr Professor Hornesser halt das Singielen zur Form nicht nur für die Grund-tatsache der Welt, sondern auch für das einzig Richtige in kultureller und sittlicher Hinsicht, und das scheint mir doch eine sehr außerliche Lebensauffaffung zu sein. Alle Borm bat boch nur Wert entweber als Mittel gur Erfaffung feelischen und geiftigen Inhalts ober als Ausbrud solchen Inhalts. Es beifit das Mittel und die Ausbrudsform bes geiftigen Lebens mit seinem inneren Gehalt verwechseln, wenn man ber form, b. b. bem Gefügtsein in eine Ordnung mit beberrichendem Mittelpunkt einen fo überragenden Wert zuschreibt. Auch die ftaatliche Form ift nach Sorneffers eigenen Borten nur ein Mittel zur Ausgleichung bes sozialen und bes individuellen Triebes. Dann behauptet er aber, der Staat sei der Inbegriff des Lebens in seiner Ganzheit. Diese beiden Aussagen vertragen sich nicht miteinander. Es gibt sehr viele soziale und individuelle Triebe; in ihrer Gesamtheit und Durchdringung tonnte man fie allenfalls ben Inbegriff bes Lebens nennen, wenn man bas Triebleben für das Wesentliche am Seelenleben halt, aber ein Mittel, und noch dazu ein so auherliches, zur Ausgleichung verschiedener Triebe als Inbegriff des Lebens zu bezeichnen, ist doch logisch unmöglich, bedeutet jum mindeften ein Borbeifeben an dem reichen Inhalt des Lebens.

Soviel ich aus seinen Schriften ersehe, besteht Horneffers Ethit barin, daß bas formlose, ungezügelte Triebleben verworfen, aber bie geordnete, gesammelte, macht= volle Entfaltung der Triebe anerkannt wird. So wenig man fur Zügellosigkeit eintreten und so sehr man Ordnung und Beberrschtheit billigen mag, so muß man doch auch hier wohl wieder sagen, daß es in erfter Linie auf ben Inhalt des Triebes an-

fommt und erst in zweiter auf die Urt, wie er sich durchsetzt. In einer Lebensanschauung, in der das starte Leben und die machtvolle Gestaltung, Leiftung, Tat und entichloffenes Sanbeln einzige Berte barftellen, ift tein Plat fur viele Gefühlswerte, die mit ftartem Leben rein gar nichts zu tun haben und boch das Seelenleben erft zu einem menschlichen machen. Es ift erft recht fein Plat darin für eine Stellungnahme zum Leben, die zu den Europäern durch das Chriftentum getommen ist, an der man aber auch festhalten kann, wenn man die dristlichen Glau-bensgedanken nicht mehr anzuerkennen vermag, für das Schaudern vor allem gewaltsamen Sichburchsetzenwollen im Menschen- und Bolferleben, weil es notwendigerweise mit der Zufügung von Leid und mit Grausamkeit verbunden ift. Ich weiß nicht, ob ich Sorneffers Lebensanschauung richtig beurteile, aber bas ift ber Eindrud, ben ich von ibr empfangen babe.

In ausgezeichneter Sochachtung ergebenft

R. RI.

Der Rrieg bat einen Ginn!

E. E. Dwinger ift ber Meinung, bag ber größte Rrieg bes beutschen Boltes feinen Sinn gehabt habe. Gleicher Meinung mit ihm ift auch August Meffer, weil biefer seine Anschauung hierdurch gestärft fühlt, wonach das Leben des Menschen überhaupt teinen Sinn habe 1). Beide sind sich schließlich auch einig darüber, daß man beidem, Krieg und Leben, einen Sinn geben könne und musse. Dwinger gibt dem letzten Kriege diefen Ginn, einen nachften zu vermeiben, Meffer bem Leben jenen, etwa zeitlebens guten Willen zu bewähren und überall feine Pflicht zu tun.

Wer hier bie geiftige Sonbe anfegen will, wird por allem auf Scheibung ber Geifter und flare Begriffsfestlegung bedacht fein muffen. Da gilt es nun vorerft gu fragen: Wer ift E. E. Dwinger und wie tam er zu seiner Sinnbeutung des Krieges?

Dwinger ift heute ein Dreifigjahriger und erinnert fich, baß er als Gechzehnfahriger mit hoher Begeisterung ins Feld zog. Seine Ideale von bamals liegen heute in Trümmer und für das Deutschland der Gegenwart, dessen Bolksvertretung zu einem blogen Interessentenhaufen herabgesunten ift, tann sich natürlich fein ehemaliger Rrieger, ber fur bie Butunft feines Boltes bas außerfte an Opfern gu geben bereit mar, begeistern. Um ein solches Vaterland zu erreichen, bazu bedurfte es gewiß nicht bes Helbenmutes des besten Heeres, bas die Welt je gesehen hat, und insofern scheint es gang einwandfrei, ju behaupten, bag ber lette Rrieg feinen Ginn gehabt habe.

Doch nicht nur im Sinblid auf bie Auswirfungen des Krieges auf fein eigenes Bolt ist Dwingers Meinung verstänblich, sondern auch bezüglich der Erweiterung seiner Ansicht auf den Krieg überhaupt, insofern dann der Krieg im ganzen sinnlos

fein foll.

Bie tommt Dwinger ju dieser Behauptung?

Gang naturlich: fnapp fiebzehnjährig wird er gefangen und macht nun funf Jahre alle Greuel durch, die man in Feindesland binter ber Front überhaupt burchtoften tann, Wenn man etwa von 24 000 Bolfsgenoffen, Mitftreitern um Ehre und Große als allgemeine Kriegeribeale 17 000 in furger Zeit verliert, und bas nicht im mannlichen Rampf, sonbern am lausigen Fledtpphus; wenn man, wieder genesen, mit neu erwachter Kraft jahrelang einem gefangenen Tiger gleich die engen Gitter seines Rafigs Tag fur Tag im gleichen toblichen Ginerlei abtrotten muß; wenn man gufeben muß und nicht belfen tann, wenn Bestien in Menschengestalt (bie glorreiche tichechische Berraterlegion) altöfterreichische Offigiere, die ihrem Gibe, nicht wie jene, abtrunnig werben mochten, ju Tobe begen; wenn man zuguterlegt noch, taum der Solle entronnen, wieder festgebalten, einfach nur die Bahl bat, erichoffen ober Gegenrevolutionar ju werben und legteres wird; wenn man bann alle Greuel eines Burgerfrieges mitmachen muß, um am "guten" Ende feststellen zu mussen, es war alles um-sonst, zu Hause und in der Frembe; statt des einst so verächtlich gemachten preußischen

Militarismus den fittlich-moralisch viel tieferstehenden westlichen und östlichen Imperialismus und Militarismus auf ben Plan getreten zu sehen; dann fann man begreifen, daß ein E. E. Dwinger ju feiner Erkenntnis tommen konnte: ber Rrieg, ber breimal verfluchte Rrieg bat teinen Ginn gebabt.

Wie aber, wenn der Krieg so ausgegangen ware, daß, dem Phonix aus der Asche gleich, ein gludliches Deutschland aus ben pulvergeschwärzten Trummern, ben granatzerfetten Trichtern erstanden wäre?

Bie dann, wenn ein erlöstes, geeintes, unvergewaltigtes Europa der Lobn für die unendlichen Schmerzen bes größten aller bisberigen Gemetel geworben mare??

Es ist ohne allen Zweisel, ber Ibealist Dwinger hatte ben Sinn bes Krieges be-jungen, hatte ibn sinnvoll geheißen, hatte ob bes glüdlichen Ausganges sein eigenes

schweres Schicfal gerne vergeffen, aber auch gerne erlebt!!

So ift benn flar, bag Dwinger, ber nach feinen Gefühlen urteilt, fein absolutes Urteil ausgesprochen, fein Uriom aufgestellt haben fann, ba er sagt, ber Rrieg habe

teinen Sinn. Ein Gefühlsurteil, ein subjektives Werturteil - weiter nichts.

Run aber sein Setundant. August Meffer ift in langen Jahren unter Mühen, Plagen streng geschulter, fritisch Bergliedernder, bewußt objektip werten-wollender und bazu gereifter Philosoph. Auch Meffer behauptet die Sinnlosigkeit des Krieges. Das

gibt zu bedenken.

Messer ist Wertybilosoph auf geistes- (nicht natur-) wissenschaftlicher Grundlage. Als solder philosophiert er um das Problem — "die Welt, wie sie sein soll." Da er Pädagoge aus vollem Herzen obendrein ist, will er die Welt "besser" werden sehen, und arbeitet auch seinerseits an diesem Ziel, einerlei, ob dabei das gewünschte Ergebnis herauskommt ober nicht. Auch Kant hat ja gemeint, man muffe bie Kinder so erziehen, wie man sie später als Erwachsene zu haben wunscht. Da nun jeder Krieg in alle biese Bestrebungen und Wertschätzungen störend eingreift, ift Messer aus verstandes-tritischer Wertung eben gegen den Krieg, und sindet ihn sinnlos, selbst wenn er gewonnen wird, da dem Sieger immer der Besiegte gegenübersteht, der nach Bergeltung trachtet, also wieder Macht gegen Macht gesetzt wird, was so fortgeht in Ewigfeit, will befagen, folange Menichen auf Erben leben.

Die Stützung ber Ansicht, bag Rriege abwendbar find, geschieht nur vom geifteswissenschaftlichen Philosophen in dieser Beise: wenn einige Menschen mit der Antifriegseinstellung Ernft machen; wenn biefer Rreis fich erweitert auf die Besten jedes Bolfes: wenn biefe bie Maffen mit fich fortgureißen vermogen ober bie einflugreichen, entideibenben Berionen ber Staaten jur Achtung bes Rrieges bringen tonnen: bann ift unfer Ziel ber Abschfung ber Kriege erreicht. Daß unter Umftanben 100—500 bis 1000 Jahre barauf gewartet werben muß, tut nichts zur Sache, die Sauptsache ift ber Enderfolg. So zu benten und schließen ist logisch einwandfrei, nur geht baraus hervor, daß den geisteswissenschaftlichen Philosophen die Behauptung, der Krieg habe feinen Sinn 2) — nicht gestattet werden kann. Denn es kann auch dier dieselbe Methode wie oben angewandt werden und es wird dann gesagt: Benn einige Menschen nach dem Kriege einsehen, daß seine Nachteile die Vorteile übersteigen, wenn dieser Kreis sich erweitert auf die Besten der kriegssührenden (und überzhaupt aller) Bolter; wenn biefe bie Maffen von der Richtigkeit ihrer neuen Einstellung überzeugen ober boch die Regierenden und Mächtigen eines jeden Landes: bann bat der Rrieg, haben bie Rriege eben einen Ginn gehabt. Nämlich biefen, feine (ibre) 216schaffung angeregt zu haben!

Wer in aller Welt tann nun behaupten, in biefer Richtung habe ber Krieg 1914 bis 1918 nicht boch noch einen Ginn gehabt 3)? Ift die Bolterbundsidee (Rants) fo gang von ungefähr in bie Birklichkeit ju überseten begonnen worden? Ift ber Rriegsächtungspatt nur gegen Deutschland gerichtet? It bas Abrüstungsproblem wirklich nur ein Spielball der Launen der setzt Mächtigen? Ist das alles nur Komödie oder stedt doch hinter all dem das schredliche Menetekel des vergangenen Krieges?

Gerade die geifteswiffenschaftlichen Philosophen mußten die lettere Frage im zwei-

ten Alternativftud bejahen und damit auch einen Ginn des Rrieges jugeben!

Läßt fich ber Krieg aber trot aller Bemuhungen nicht abschaffen, jo liegt eben "ber Ginn des Rrieges" barin, immer aufs neue ju beweisen, daß die Menichen biefe Form ber Auseinandersetzung brauchen, wenn auch im besten Falle nur deshalb, weil sie den Krieg nicht zu bannen versteben 4).

Alfo hat ber Krieg auch in ftreng philosophischer Betrachtung auf jeben Fall einen

Sinn.

Eine Beiterführung ber Untersuchung auf die verschiedenen Sinnmöglichkeiten, die bem Krieg von seiten verschiedener Standpunktvertreter gegeben werden können, er- übrigt sich, ebensowenig soll eine Definition des Begriffes "Sinn" gegeben werden. 2ber ich din sicher, daß Laien und Gelehrte, selbst Philosophen, den Inhalt des Begriffes "Sinn" praktisch gleichsehen mit senem von "Zwed".

Mir galt lediglich zu beweisen, daß die Behauptung, ber Krieg habe feinen Ginn,

einer fritischen Untersuchung nicht standhalten fann.

Dr. Sans Friedl, Grag.

#### Bemerfungen jum Borftebenden

1. Die Frage: hat das Leben einen Sinn? ist gewöhnlich religiös-metaphysisch gemeint. Sie bedeutet insosen: ist das menschliche Leben durch ein göttliches Wesen (ober philosophisch gesprochen: das Absolute) zur Verwirklichung irgendeines wertvollen Zwecks (etwa der "Ehre Gottes" ober der senseitsigen Beseitigung der Menschen oder der Errichtung eines "Reiches Gottes" auf Erden) bestimmt, und zwar bestimmt ohne Zutun der Menschen. Nach dieser Auffassung ist der "Sinn" (als Aufgade für die Menscheit) "obsettiv" ("an sich") da — nämlich als Absicht der Gottheit. Er kann und soll von den Menschen erkannt und verwirklicht werden, kann aber auch verkannt und unverwirklicht bleiben.

Gegenüber bieser religiös-metaphysischen Sinnbeutung sage ich nicht: "Das Leben hat keinen Sinn" — wie Dr. Fr. behauptet, sondern ich bekenne: "Ich weiß nicht, ob es einen solchen Sinn hat, halte mich aber jeglicher Belehrung barüber offen."

Jedenfalls aber fühle ich bie Verpflichtung, bem Leben und allem, was es mit sich bringt, auch bem Krieg "Sinn zu geben", b. h. das Bestmögliche baraus zu machen.

2. Gemäß meiner unter 1. dargelegten Grundanschauung fage ich auch nicht: Der Krieg hat [religiös-metaphysisch] feinen Sinn, sondern nur, ich fenne keinen, wohl aber babe ich den Eindruck, daß er sehr viel mehr Unwerte schafft, als positive Werte. Daraus aber ergibt sich für mich die sittliche Pflicht, an der Aberwindung des Kriegs mitzuarbeiten.

3. Damit tommt Dr. Fr. prattisch (b. h. in Beziehung auf das menschlich-sittliche

Sandeln) zu bemfelben Ergebnis wie ich.

Benn er nun einwendet: Dann hat also boch der Beltkrieg einen Sinn gehabt (nämlich den: zur Abschaffung des Krieges angeregt zu haben), dann fügt er eben die religiös-metaphysische Deutung noch hinzu. Diese würde also besagen: Die Gottheit hat diesen Krieg gewollt (ober "zugelassen"), um damit die Abschaffung der Kriege herbeizuführen.

Sehr überzeugend tommt mir eine solche Deutung freilich nicht vor! Jedenfalls ware ein "Absolutes", das so furchtbares Unheil über die Menschen tommen lätt, damit diese bann mit unfäglichen Mühen und Opfern sich bavon befreien, schwerlich "allgutig" zu nennen.

4. Daß Dr. Fr. aber auch bann an seinem Sat festbalt, ber Arieg hat einen Sinn, wenn ber Arieg sich nicht abschaffen läßt, bas zeigt, baß auch er einen "metaphplischen Sinn, ben ber Arieg habe", gar nicht angeben kann.

Er fann weber fagen, daß ber vom Abfoluten gewollte Ginn des Beltfrieges barin

bestand, daß ber Rrieg abgeschafft werbe, noch bag er bleibe.

Er rechnet vielmehr mit beiden Möglichfeiten. Wenn er dies nun so formuliert: "ber Rrieg bat auf jeden Fall einen Sinn", so bedeutet das tatsächlich: ich kann ihm in jedem Fall einen Sinn geben, d. h. einen Sinn hineindenken sein ger auch nur den: bag er die Pazifisten widerlege].

Run, bas ist ja gerabe auch meine Behauptung. Ich glaube sie nur sachgemäßer so zu formulieren, daß ich nicht sage: der Krieg hat einen Sinn, vielmehr seich tann dem Krieg (wie dem Leben) überhaupt jeweils Sinn geben, und zwar meist

in verschiedener Beise. In welcher Beise aber, bas ift Sache ber Bertabmagung, ber Gewissentscheidung.

Gegenüber biefer Frage icheint freilich Dr. Friedl noch feine Enticheibung gefunden gu haben; gar manches, was er fagt, lagt auf lebhafte Sympathie mit bem Rriege

idließen.

Meine eigene Stellungnahme, in ber ich mit Dwinger einig gebe, habe ich bereits ausgesprochen: Streben nach Aberwindung des Krieges, vor allem deshalb, weil er unvereinbar ift mit den bochften sittlichen Werten ber Gerechtigfeit und Liebe.

#### Berichiedene Arten des Pagifismus

Bon Professor Dr. August Meffer, Gießen

Bunachst ein summarischer Rudblid auf die Tatsachen, zu benen ich Stellung nebmen will:

1. Ronfiftorialrat G. von Robben ichreibt in der "Bremer Rirchenzeitung" vom 10. Marg 1931 einen Auffat, worin er ben "Opfertod ber Besten unseres Bolfes" als eine "gottgewollte Biederholung" des stellvertretenden Leidens Christi beutet.

2. Ein Bremer Lesersduck Beien Auflat an den Herausgeber der Monatsschrift "Philosophie und Leben" (Leipzig, Verlag Meiner) mit einem Begleitschreiben. Darin bittet er um Abdruck des Rohdenschen Artikels, etwa unter der Aberschrift "Phochsche Grenzzustände". Er fragt auch Prof. Messer: "Sollte man es für möglich balten, daß Derartiges (wie von Rohdens Aufsatz) den Mitmenschen zugemutet wird, von gebildeten, studierten und noch bagu driftlichen hochbeamteten Personlichfeiten? Und eine noch bangere Frage: Sind biefe Anschauungen allgemeingultige in den oben bezeichneten Rreisen?'

3. Prof. Meffer brudt ben Artifel von Robbens und bas Schreiben bes Bremer Lesers im Juli-Hest von "Philosophie und Leben" (bas ganz dem Kriegsproblem gewidmet ist) ab und fügte dazu einige Bemertungen im Sinne des Leitgedankens seiner Zeitschrift, nämlich: "der Volkseinheit zu dienen durch sachliche Aussprache der verschiedenen Richtungen.

4. Ein Herr S. berichtet in Nr. 238 vom Sonntag, 30. August 1931, des "Dortmunder Generalanzeigers", unter der Rubrit "Unsere Leser haben das Wort" und unter der Aberschrift "Der driftliche Krieg", über die Angelegenheit, und fügt bagu einige Liebenswurdigkeiten gegen mich: Meine Untwort fei - noch "toller" als die Naivität des Bremer Fragestellers; ich rufe den "aufgeregten Kriegshasser dur Ordnung" und gebe ihm zu verstehen: "er solle nicht so dumm fragen"; wie "fönne er sich se vermessen, einen Konssistorialrat zu verstehen". "August Messer tann gar nicht sinden, daß sich sein Kollege von der Nachdarzatultät, der Konsi Kohden, so sehr in Ton und Inhalt seines Aufsatze geirrt hat. Im Gegenteil! Er sindet ihn beinahe in der Ordnung, und wäre er nicht Philosoph und nebenbei noch Diplomat genug, ber es nicht mit seinen Lesern verberben will son uns gesperrt! 21. M.l. fo murbe er entschieden mit den Stablbelmpaftoren an einer Strippe gieben. So windet er fich in einer hilflos lauen Antwort." Beiterbin wird meine Antwort als eine "geftotterte" charafterifiert. Das Schlufergebnis aber ift fur Berrn S .: "Saben wir's nicht immer gefagt"): Die Kirche und nun auch die Philosophie [A. M.!] ereifert sich für den Krieg, für einen Kampf dis aufs "Messer"." 5. Sehr geehrter Berr S.! Ich bin mindestens ein so überzeugter Pazisist

wie Sie. Wenn Sie sich die Mübe genommen hätten, sene meine "hisso laue", "gestotterte" Antwort ruhig zu lesen, so hätten Sie erkennen mussen, daß ich die religiöse Verklärung des Krieges durch von Rohden ablehne und in der Ablehnung des Krieges mit dem Bremer Lefer einig bin. Jeder Zweifel über meine pagififtische Stellungnahme ware Ihnen geschwunden, wenn Sie fich fonft noch in dem Juli-Seft von "Philosophie und Leben" umgesehen hätten. Ich will hinzufügen, daß ich seit Jahren in 2 padagogischen Zeitschriften bem "Pab. Echo" (Verlag O. Schwark, Berlin S 42) und in der von mir herausg. "Schule" (G. Thomas, Bielefeld) immer wieder dasur eintrete, daß unsere Erziehung "im Geiste der Bölkerversöhnung" erfolge — obwohl icon Dugende von Abonnenten fich wegen meiner angeblich "ein-

seitig pazifistischen Saltung" von diesen Zeitschriften abgewendet haben!

Und gerade mir werfen Sie, Berr S., vor, daß ich am liebsten "entschieden mit ben Stahlhelmpaftoren an einer Strippe gieben wurde"; von meiner Philosophie finden Sie, fie "ereifere fich fur ben Rrieg"!

Drufen Sie fich boch einmal, Berr S., ob nicht gerade Sie eine Art "Pagifismus" pertreten, die völlig aus berfelben seelischen Burgel ftammt, wie die Rriegsbegeiste-

rung gar vieler, nämlich aus bem Geifte bes Saffes!

Ihr Sag macht Sie geradezu blind. Daber feben Sie in meinem ehrlichen Bemühen, senen Leser die Gedanken des Konsistorialrats (die übrigens von Millionen unserer Bolksgenossen, besonders unserer "Gebildeten" geteilt werden) psychologisch verständlich zu machen, nur Lauheit, sa Gesinnungslumperei!

Ich, für meine Perfon, vertrete eine anbere Urt "Pagifismus". Ich bin über- geugt, bag bie Menichen und Bolter erft bann gu einem bauernben Frieben tommen, wenn fie die Damonen des Saffes in der eigenen Bruft zuerft bandigen. Dazu gebort, bag man fich ju jener Gelbitbeberrichung erzieht, Die auch eine gegnerifche Unficht nicht sogleich als Ausgeburt von Dummheit, Irrsinn ober Gesinnungslosigfeit auffaßt, sondern sich bemubt, fie junachft einmal ju verfteben, um bann fach lich - und nicht mit perfonlichen Berbachtigungen! - bagu Stellung ju nehmen. Rur biefe Art Pagifismus hat, wie mir scheint, Aussicht, irgendwie auch Rriegsfreunde, wenigstens bie nachbenklichen und verantwortungsbewußten unter ihnen, durch das Gewicht ihrer sachlichen Grunde für die Idee des Friedens zu gewinnen. Bedenfalls burfen wir ber Friedensidee nicht bienen im Geifte ber Gehaffigfeit, fondern nur in dem der Liebe.

Sociacitungspoll

Rachichrift, Der "Dortmunder Generalanzeiger" hat in seiner Ar. 245 vom 6, September 1931 einen Artikel gebracht, in dem ein Abonnent von "Philosophie und Leben" Dr. Th. A. die Migbeutung meines Artikels klar widerlegt. Auch hat die Redaktion mir gegenüber "bedauert, daß in dem fraglichen Brief ber Paffus über mich und meine Stellungnahme jum Rrieg ftebengeblieben fei"; meinen vorftebenden Urtitel zu bringen, bat fie allerdings abgelehnt.

#### Urteil eines Frontsolbaten

Gebr verehrter Berr Professor!

In der letten Nummer Ihrer Zeitschrift finde ich eine Diskuffion über den Krieg. Als unfreiwilliger Kriegsteilnehmer hat mich bies gang besonders interessiert und mir die Unregung ju nachfolgenden Zeilen gegeben.

Die Berberrlichung bes Rrieges, bie gerabe in letter Beit wieber neu auflebt, follte boch allmählich ein überwundener Standpunkt fein, fie follte, wie die Zeit des

Raubrittertums, der Geschichte angehören.

Im Ungesichte bes Tobes, mitten im Granatfeuer, hat man, wenn man überhaupt noch benten tann, nur ben einzigen Bunich, aus biesem Segentessel noch sebend berauszukommen. Man lernt in bochfter Gefahr bas Leben als bas koftlichfte Rleinob schätzen wie nie zuvor, und tann nicht versteben, daß man sich und seinem Mitmenschen im Frieden einer Rleinigfeit wegen manchesmal bas Leben verbittern fonnte. Der Krieg fam mir bor wie ein bofer Traum. Ich babe versucht, ju ergrunden, warum eigentlich Rrieg und wozu bas viele Morden war. Der Unterschied wurde mir nicht flar, ber zwischen bem in Friedenszeiten verbotenen Morben und bem in Kriegszeiten befohlenen Morben besteht.

Bon mancher Seite wird geltend gemacht: ber Rrieg laffe ben Selben erfteben. Dies mag in einzelnen Fallen gutreffen. Ich bestreite aber, bag bie Menscheit gerabe von diesem Seldentum einen Gewinn bat, ber den Einsatz rechtfertigte, weil bamit auch das Schlechte und Gemeine des Menschen jum Ausbrud tommt. Die ganze Erziehung des Menschen von Rind auf geht doch dabin, die hählichen Triebe des Menschen so einzubammen, daß er später als brauchbares Glied in der Gemeinschaft der Menschheit seinen Platz auszufüllen vermag. Und im Kriege wird all das in uns gepflangte Gute über Bord geworfen. Die Berherrlichung des Krieges ift mithin gleichbedeutend mit der Berneinung der Notwendigkeit und Zwedmäßigkeit der Ergiebung. Bon Selbentum fann nicht gesprochen werden, wenn g. B. ein M.=G.=

Schute in sicherem Berfted bie anfturmende Infanterie gusammenschieft, ober bie feinbliche Artillerie die Besathung der Schützengraben ihrer Gegner vernichtet, ober eine Kompanie Infanterie auf unterminiertem Gelande in die Luft gesprengt wird. Die angeführten Beispiele ließen sich noch beliebig erweitern. Hier tann eher von Sinterliftigfeit und Feigheit gesprochen werben. Mit Bestimmtheit tann man aber fagen, daß ein neuer Krieg mit noch größeren und entsetlicheren Bernichtungsmitteln, als fie im letten Rriege angewendet werden fonnten, die Bernichtung ber gangen Zivilisation bedeuten wurde.

Aus dieser Erkenntnis beraus und auch vom rein menschlichen Standpunkte aus verzichten wir gern auf die Beglüdung von seiten der Ernst Jüngerschen Theorie (H. X, S. 292 f.). Wer seinen Mut kühlen will, mag dies tun; die Möglichkeit hat er in gesahrvollen Expeditionen und ähnlichen Unternehmungen. Unsere vornehmste

Aufgabe muß es fein, den Krieg unmöglich ju machen.

Daß es heute noch oder wieder Leute gibt, die einen Rrieg berbeisehnen, glaube

ich nur fo erflaren ju fonnen:

1. Biele hoffen baburch ihre Erifteng ju verbeffern, ohne felbst am Rriege teiljunehmen; fie wollen im schlimmften galle nur organisatorisch tätig fein.

2. Es gibt Abenteurer, bie nichts ju verlieren haben, und bie fich ichon im Belt-friege gur rechten Zeit in Sicherheit ju bringen wußten.

3. Wir haben eine verhetzte Tugend, die überhaupt noch nicht weiß, was Krieg ist. 4. Es gibt endlich Idealisten und Phantasten, die glauben, als Kriegsteilnehmer eine heilige Psiicht zu erfüllen. Dieser Kategorie gehören sicher die wenigsten an. Mit vorzüglicher Sochachtung bin ich Ihr febr ergebener Sans Mubn.

#### II. Religion und sittliche Erziehung

Sochgeehrter Berr Professor!

In der Januarnummer 1931 unter der Rubrit "Zur Einführung in die Philosophie" stabilieren Sie zur Begründung des Sittlichen als einen rocher de bronce die sittliche Autonomie, oder Sie fonstatieren vielmehr, daß schon Rant biesen unverrüchbaren Blod errichtet habe. Die Ausführungen Kants, die eine befreiende Tat waren, vertiefen Sie noch burch die Feststellung, daß nicht ber auf Werte bingielende kategorische Imperativ, sondern ber Wert selbst der Grundbegriff der Ethik sei, aus dem erst die Berechtigung des "bu follft" berguleiten ift. Beil die Tugenden als wertschaffend, also als feinsollend un mittelbar einleuchten, ift eine sittliche Erziehung auch ohne Religion möglich.

Sier erhebt fich nun aber eine Frage, die fur ben Pabagogen von außerordentlicher Bichtigkeit ift. Ift die Religion — ich meine naturlich die driftliche, benn nur dieje tommt für unfere öffentlichen Schulen in Betracht - ber Jugenderziehung zur Sittlichteit forberlich ober abträglich? In einer Besprechung einer Schrift von Gogarten, in welcher dieser gegen die sittliche Autonomie fur die gottgewollte Gebundenheit ber Menschen eingetreten ift, wird auf G. 29 berselben Rummer Ihrer Zeitschrift mit Recht die Gelbstverantwortlichkeit als sittlich bobere Stufe eingeschätzt. Mir scheint aber für ben erwachsenen, selbständig bentenben Menschen jene "gottgewollte Gebundenbeit" ge-rabezu ein hindernis zu sein, zu freier Sittlichkeit zu gelangen. Ber mit der Glauben s gewißheit, beren unsere Theologen sich nicht genug rühmen, die fie nicht genug anpreisen tonnen, ben personlichen allmächtigen und allwiffenden Gott über fich fieht, ber jede fromme Tat, ja auch jeden frommen Gedanten belohnen, jedes Abweiden von ben gottlichen Geboten bestrafen wird, hie zeitlich und dort ewiglich, vor dem alle Tugenden, wenn nicht religios fundiert, nur glangende Lafter find, - tann ein solcher Rechtgläubiger überhaupt bas Gute um des Guten willen tun? Wenn er es nicht tann, fo tann er auch nicht mahrhaft sittlich handeln, oder, vorsichtiger ausgedrückt, er tann es nicht vermöge, sondern trot seiner religiösen Einstellung, weil er nämlich tief in seinem Innern aus dieser doch nicht die vollen Konsequenzen zieht. Wäre es nicht unter biefen Umftanden empfehlenswert, wenigftens auf der Oberftufe unferer boberen Schulen überall und vielleicht auch in ber oberften Rlaffe ber Boltsichule an die Stelle bes Lehrsaches Religion, naturlich ohne alle Polemit gegen biese, eine reine Pflichten-lehre mit philosophischer Begrundung im Sinne Ihrer Bertphilosophie treten zu laffen? M. Wilbrandt.

#### Sehr geehrter Berr!

Ich halte es für durchaus möglich, daß auch bei dem Gläubigen das Rechnen mit göttlicher Belohnung und Bestrafung im Bewußtsein völlig durudtritt, so daß er das Gute "Gott guliebe" tut. Das heißt aber: er tut es um des Guten willen, weil er in

Gott die höchste sittliche Gute liebt.

Deshalb halte ich auch die von Ihnen gewünschte pädagogische Mahnahme nicht für nötig. Wünschenswert erscheint es mir allerdings sehr, daß auch im Religionsunterricht, der selbständige Wert des Sittlichen hervorgedoben werde. Wird klargestellt, daß seine Geltung nicht lediglich auf einem Gebot Gottes beruhe, sondern auf seinem inneren Wert, so wird die Sittlichkeit nicht ohne weiteres durch Glaubenszweisel gefährbet werden.

#### III. Die Magyaren ein "Herrenvolt"?

In meiner Auseinandersetzung mit Herr Dr. Biba aus Ungarn hatte ich — entsprechend einer in Deutschland weitverbreiteten Auffassung — bessein Nation als ein "Herrenvoll" bezeichnet.). In einer längeren Zuschrift aus Ungarn wird betont: "Diese Berechnung treffe auf die Magyaren nur in dem Sinne zu, "daß sie im Berlauf ibrer Geschichte frem de Herren über sich nie dulben wollten, d. h. sie wollten in Freiheit leben und in bessem Sinne (ihre eigenen) Herren sein."

Ich bringe dies hiermit unseren Lesern zur Kenntnis, nicht minder die Aufforderung des Einsenders, "mehr Liebe und dadurch mehr Gerechtigkeit und mehr Berständnis einem Bolke entgegenzubringen, das im Laufe seiner Geschichte für Freiheit und Menschenwürde gelitten babe wie kein zweites auf Erden". A. M.

1) Als Beleg dafür sei auf zwei Aussprüche des sicher "human" benkenden Prof. Friedr. Wilh. Forster hingewiesen ("Die Zeit", August-Heft 1931): "Die deutsche Neutralität in Osterreich, und das magyarische Herrentum [!] hätten schwer umlernen müssen, um [1914] eine ledensfähige Lösung des serrentum sur problems zu ermöglichen" [S. 482]. "Die Auflösung der seutigen] Welt wird gerade von den Konservatoristen gesordert; am glühendsten von den Ungarn, die sich eine andere Welt als jene mit ihrem alten Zwanzigmillionen-Ungarn (9 Millionen Ungarn, 11 Millionen fremdprachige Helden [!]) durchaus nicht vorstellen können.

### Besprechungen

Scheler, Mag, Die Ibee bes Friebens und ber Pagifismus. Berlin, Der Neue Geist Berlag. 1931. 63 S. Geb. 2,60 Mark.

In diesem aus dem Nachlaß Schelers herausgegebenen Bortrag (gehalten im Neichswehrministerium 1927) wird überzeugend dargetan, daß die Idee des Ewigen Kriedens einen hoben sittlichen Bert darstellt, daß sie ein Leitstern für alles politische Handeln sein sollte, ferner, daß ihre Berwirtlichung möglich sei. Freilich meint Scheler angesichts der gegenwärtigen Lage und Stuse der menschlichen Geschichte, diese Verwirtlichung sei noch nicht absehdar. In dieser Beziehung wird man auch anders, zuversichtlicher urteilen können. Je mehr Menschen von dieser Zuversicht erfüllt werden, um so wahrscheinlicher die Verwirtlichung.

Bronnen, Arnolt, Rogbach. Berlin, E. Rowohlt. 1930. 176 S. Geh. 3.— Mt., geb. 5.50 Mt.

Der Freischarführer Roßbach, hochverbient um ben Schutz ber beutschen Boltsgenossen im Baltitum, wird hier in seiner erzieherischen Tätigkeit als Leiter seiner Freischar "Ettebarb" geschilbert.

Uns will das ihm vorschwebende Erziehungsideal doch zu eng militaristisch ericheinen.

Unamuno, Miguel, Die Agonie bes Christentums. Munchen, Meper & Jessen. 184 G.

Der wesentliche Inhalt bes anregend, freilich auch sehr sprunghaft geschriebenen Buches läßt sich wohl so wiedergeben: Christentum im Sinne des Evangeliums bat

mit Zivilisation und Rultur nichts zu tun. Da es aber andererseits nicht ohne Zivilisation und Rultur leben kann, so ist es in einem ständigen Rampf, einer ständigen "Agonie" begriffen.

Spir, African, Propos sur la Guerre. Publics avec quelques commentaires par Hélène Claparède-Spir, Paris (XIV e), Editions Truchpserop. 1931. 34 S.

Diese Schrift bes von uns hochgeschäften Philosophen (vgl. Sept.-Heft 1930) enthält wuchtige und überzeugende Argumente für die sittliche Pflicht, an der Aberwindung bes Krieges zu arbeiten. Möchten sie bei Deutschen wie Franzosen Beachtung inden

Rrieg und Rrieger, berausgegeben von Ernft Junger. Berlin, Junter & Dunnbaupt, 1930. 203 S.

Diese Sammlung von Aufsähen verschiebener Autoren ist außerordentlich lehrreich für die innere Einstellung, in der man in den sich selbst "national" nennenden Kreisen dem Kriege gegenübersteht. Diese Einstellung wird von dem Herausgeber selbst als "heroischer Realismus" bezeichnet. Daß sie — vermutlich in recht weiten Kreisen, besonders unserer Jugend — Tatsache ist, macht es psychologisch verständlich, daß die Franzosen (und Polen) fortbauernd sich von uns "bedroht" sühlen und nichts tun, uns aus unseren wirtschaftlichen Schwierigkeiten herauszuhelsen.

Reuner, Ludwig, Eine Zeitfrage. Runftliche ober natürliche Weltanschauung? Berlag u. Bersand: L. Neuner, Obermenzing b. München. 70 S. Kart. 1.40 Mt.

Diese gesammelten Aufsätze bieten eine scharfe Kritit des Christentums, besonders des katholischen. Seine Zeit sei abgelausen; man brauche eine neue naturgemäße Welt-anschauung, die unseren Ersabrungen und wissenschaftlichen Erkenntnissen und Massels schaftlichen Berkentnissen abzielende, von der eigenen Rasse ausgehende und auf sie beschräftet deutsche Bolksreligion. Eine solche lasse sieden begründen.

Imanow, W., Die russische Ibee. Tübingen, Mohr, 1930. 40 S. 1,80 Mark. Ein Bersuch, das widerspruchsvolle Wesen des russischen Volkes von seiner Religion ber zu beuten. Zugleich eine Einführung in russische Kultur und ihre Geschichte. B.

Berl, Beinrich. Die Serauftunft des fünften Standes. Karlsruhe, Rairos-Berlag. 1931. 104 S.

Alls "fünften Stand" bezeichnet der Verfasser das organisierte Verbrechertum: in Am er it a (man dente an Capone und seine Banden!) ist es ein "geduldetes", in Rufsland ein "erklärtes" Verbrechertum (er benkt dabei an die herrschenden Bolschewiten, deren Hauptmachtmittel, die "Tscheka", und deren Fortsetzung, die politische Polizei [G. K. U.]).

Das Buch könnte in wertvoller Beise ergänzt werden, wenn der Verfasser eingehender darstellen wollte, in welchem Umsang auch bei uns ein "erklärtes Verdrechertum" sich breit macht, d. h. die dewußte Anwendung verdrecherischer Gewaltmethoden von seiten radikaler Parteien, deren Führer so kun, als ob ihr politischer Zwed schlechterdings sedes Mittel heilige.

Kolbenheper, E. G. Stimme. München, G. Müller. 173 S. Kart. 5,20 Mart, geb. 6,80 Mart.

Eine Sammlung von Aufsäten, in benen der Verf. ben biologischen Gesethen im Schiffalsablauf der Bölker und Kulturen nachgeht. Er sieht aber nicht (wie Spengler) eine Untergangsepoche nahen, sondern glaubt in unserem Volke Zeichen biologischer Jugendlichkeit zu erkennen.

Bellmann, Rurt. Die Pfn cologie bes Glüds. Wien II, Karntner Str. 44, Lanni, 1930. 35 S. 1,50 Schilling.

Dem Grundgedanken: das Glud liegt vor allem in dem, was wir geben, nicht in dem, was wir empfangen, wird man durchaus zustimmen können. Auch sonst bietet die Schrift viel Beachtenswertes.

Buffe, Martin. Hegels Phänomenologie bes Geistes und ber Staat. Berlin, Junker & Dünnhaupt. 1931. 141 S. Geh. 7,— Mark.

Die "Phanomenologie" stellt Momente ber "Ibee" (d. h. des geistigen Grundgebaltes ber Belt) als selbständige Gestalten bar. In der Staatengeschichte bilden sich Momente ber "Ibee", und zwar des "obsektiven" Geistes als besondere Gestal-

tungen der Wirklichkeit ber Freiheit beraus.

In seinen tiefdringenden Untersuchungen, die eine genaue Kenntnis des Hegeschen Spstems beim Leser voraussetzen, betrachtet der Berfasser die "Phänomenologie" im Zusammenhang mit der Entwicklung von Hegels Staatsphilosophie. Im Gegensatzung Kosephaweig kommt er zu dem Ergebnis, daß die Entwicklung der Hegelschen Gedanten über den Staat nicht eine zweimalige Wandlung ersahren habe, sondern eine stetige gewesen sei. V.

### Eingegangene Schriften

- Schwarz, Eduard, Der neue Beg zur Gebankenableitung. Wien, Gerold. 1931. 54 S. Geh. 1.40 Mt.
- Rudbed, Johannes, Carl Friebr. Edleff, ber Begründer bes schwebischen Freimaurerspftems. Berlin, Mittler. 1931. 100 S. Geb. 4.— Mt.
- Diefel, Eugen, Die Umge ft alt ung ber Belt. Eine Frage unseres technischen Schickfals. Stuttgart, Cotta. 1931. 33 S. Rart. 1.20 Mt.
- Tennstedt, Konrad, Die neue Kultur. Leipzig S 3, Hillmann. 128 S. Rart. 3.— Mt.
- Berbruch, Jacques Jean, Aber Platonische Freundschaft. Zurich, D. Fügli. 1931. 74 G. Kart. 2.— Mt.
- Rüntel, Frig, Charafter, Bachstum und Erziehung. Leipzig, Hirzel. 1931. 200 S. Geb. 6,— Mt., geb. 8.— Mt.
- Müller, Alops, Einleitung in die Philosophie. Berlin, Dümmler. 1931. 2. Aufl. 330 S. Kart. 5.80 Mt., geb. 6.90 Mt.
- Bumte, Oswald, Die Pinchoanalpie. Eine Kritif. Berlin, Springer. 1931. 75 S. 3.90 Mt.
- Giese, Frig. Bilbungsibeale im Maschinenzeitalter. Salle, Marholb. 247 S. Geb. 9.60 Mt., geb. 12.— Mt.
- Reininger, Robert, Metaphpfit ber Birtlichteit. Bien-Leipzig, Braumuller. 1931. 408 S. Geb. 15.— Mt., geb. 17.50 Mt.
- Hilbert, Carl Sigismund. Die Philosophie ber geistigen Schöpfung. München, Reinhardt. 1931. 54 S. 2.— Mt.
- Oldetop, Ewald, Aber das hierarchische Prinzip in der Natur und seine Beziehung zum Mechanismus-Vitalismus-Problem. Reval, Wassermann. 1930.
- Steinberg, Wilhelm, Der Erkenntnisbegriff in Physiku. Geometrie. München, Reinhardt. 88 S. 3. —Mk.
- Knittermeyer, Seinrich, Staat und Mensch. Bremen, Binter. 1931. 136 S. 4.— Mt.
- Lorber, J., Mosis Schöpfungsgeschichte im neuen Licht. 0.30 Mt. Oblerich, A., Mosterien im Geiste Lorbers. 0.85 Mt. Rostod, Sonnenfels.
- Meniching, Guftav, Religion und Leben. Aufjäte und Gegenwartstrife bes Chriftentums (von verschiebenen Autoren). Leipzig, Rabner 1931. 130 S.
- Zenned, J., Berner v. Siemens und bie Gründung der physital.-technischen Reichsanstalt. Berlin, BDI.-Berlag. 26 S. Geb. 1,— Mt.
- Stod, Georg, Rechtsphilosophie. Stuttgart, Cotta. 1931. 240 S. Geb. 6.50 Mt. geb. 8.80 Mt.

- Glodemeyer, Georg, Bon Naturalwirtschaft jum Milliarben tribut. Zürich, Amalthea-Berlag. 1931. 245 G. Geh. 7.— Mt., geb. 9.— Mt.
- Mener zu Schwabebiffen, Friedr., Die Grenze bes Menichen. Darmftabt, Reichl. 1930. 77 G.
- Gerlich, Frig, Der Rampf um bie Glaubwürdigkeit der Thereje Reumann. München, Naturverlag. 1931. 122 €.
- Grebe, Bilb., Erfennen und Zeit. Eine Studie über bas Raturgeschen. München, Reinhardt. 58 S. Geb. 3.50 Mf.
- Arctos. Acta historica, philologica, philosophica Fennica, Helsinki 1931. Vol I, fasc. 1—2, 148 S. (Enbält u. a. I. E. Salomana, Entstehung und Quellen der Philosophie Ed. v. Hartmanns).
- Christiansen, Sans. Der Gleichberechtigungswahn. Biesbaben, Schauchel-Berlag, 1930. 270 S.
- Piper, Otto. Die Grunblagen ber evangelischen Ethit. 2 Bbe. Gütersloh, Bertelsmann, 1930. 422 S. Geh. 13,50 Mart, geb. 15,50 Mart.
- Second Congrès Polonais de Philosophie, tenu à Varsovie 1927, Varsovie 1930. Müller, Joh. A. v. Harnad zum Gebächtnis. Elmau, Post Klais, Berlag ber Grünen Blätter. 220 S. 2,— Mark.
- Wilhelm, Richard. Ligi. Das Buch ber Sitte (aus dem Chinesischen). Iena, Dieberichs, 1930. 450 S. Geb. 14,— Mark, geb. 17,50 Mark.
- Alberini, Coriolano. Die beutsche Philosophie in Argentinien (mit Borwort von Einstein). Berlin-Charlottenburg 2, hendrioet, 1930. 84 S. Rart. 3,— Mart, gab. 3,60 Mart.
- Urp, Bilhelm. Das Staatsbewußtsein. Ein Beitrag zur Bilbungspspcologie. Hamburg, Broschet & Co. 1930. 191 S.
- Holzapfel, Berbert. Katholisch und protestantisch. Eine leidenschaftslose Klarstellung. Freiburg, Herber, 1930. 196 S. Geb. 3,40 Mart.

Ein junger Mann, an philosophischen und theologischen Problemen interessiert, mürde gern in schriftlichen oder mündlichen Gedankenaustausch über solche Fragen eintreten. Zuschriften unter dem Stichmort: "Gedanken austausch" an den Verlag erbeten.

Das nächste Heft wird Fragen der **Erkenntnislehre** gewidmet sein. Wir werden darin auch einen unveröffentlichten Abschnitt aus hinterlassenen Tagebüchern des ausgezeichneten Kanterklärers Ernst Marcus (Essen) bringen.

Auffate konnen 3. 3. nicht angenommen werben. Beitrage zur "Aussprache" sind willtommen.

"Philosophie und Leben" kann nur durch den Buchhandel oder unmittelbar vom Verlag (Postsched: Leipzig 9886, Wien 156712), nicht durch die Postzeitungsliste bezogen werden. Unverlangt eingesandte Schriften werden nach Ermessen der Schriftleitung besprochen. Rücksendung sindet nicht statt.

Berantwortlich: Univ.-Prof. Dr. A. Messer, Gießen, Stephanstr. 23. — Wenn nichts Gegenteiliges bemerkt ist, wird vorausgesest, daß Zuschriften an den Schriftleiter in der "Aussprache" (ohne, auf Wunsch mit Ramensnennung) verwendet werden dürsen. Für unverlangte Manuskripte wird nicht gebastet. Rückendung nur, wenn Porto beiliegt.

Sehr beträchtliche

## Preisherabsetzungen

wichtiger philosophischer Werke

z.B. Mauthner / Müller-Freienfels / Preyer Russell / Vaihinger Vorländer

Ausgaben von

Aristoteles / Fichte Leibniz/Lotze/Platon Seneca/Spinoza u. a.

kündigt an ein soeben erscheinendes achtseitiges Verzeichnis, das umsonst geliefert wird.

Felix Meiner Verlag in Leipzig C 1

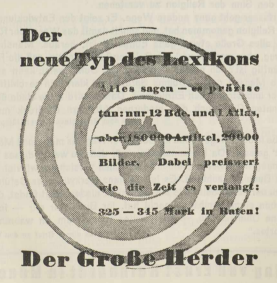
## Fort mit Grippefurcht und Bazillen=

angst: Von Dr. med. R. D. Helwig

Breis 990 1.25

Allen Medikamenten und Desinfektionsmaßnahmen zum Trot fegen mit grausamer
Regelmäßigkeit Grippe-Epidemien über Land
und Städte dahin, unheimlich insbesondere
durch die unberechenbaren Nachkrankheiten.
Diese Schrift macht verständlich, wieso eine
harmlose Infektion häusig so tragisch endet, und
zeigt an zahlreichen Fällen aus einer reichen
Brazis, welche Bedeutung einer verständnisvollen Allgemeinbehandlung zukommt. Durchaus verständlich auch für Laten!

Dyksche Buchhandlung Leipzig



Soeben ist erschienen:

## Der Weg des modernen Menschen zu Gott

Von

Prof. D. Hans Duhm

200 S. Brosch. 4.50, Leinen 6.50

Inhalt: Schicksal und Schuld / Der Weg der älteren Religion / Die Erlösung des Christentums / Paulus / Jesus / Der Weg Jesu und der Weg des Christentums / Der Weg des modernen Menschen

"Durch unsere Zeit geht eine tiefe Kluft: die Bildungsschicht wendet sich immer mehr von der Religion ab, während die Theologie sich nicht bestrebt, Fühlung mit ihr zu suchen, sondern so tut, als hätte sich seit der Reformation nichts ereignet, und eine neue Orthodoxie, ja sogar eine neue Scholastik schafft, die es dem modernen Menschen immer schwerer macht, den Sinn der Religion zu verstehen.

Der Verfasser geht ganz andere Wege. Er zeigt den Entwicklungsgang, den die Religion genommen hat, und schält damit das Wesen der Religion, die wie alles Große etwas ganz Einfaches ist, heraus. Manches fällt dabei weg, aber war das wirklich Religion? Ist es nötig, daß die Religion unvernünftig ist? Ich glaube, den Weg, den Duhm weist, kann auch der kritische Mensch gehen. Duhms Sprache ist klar, fein geschliffen und von einer unbestechlichen Ehrlichkeit. Darum wird seine Rede über den unbekannten Gott auch den modernen Athenern Eindruck machen."

"Ich habe in den Pfingstferien Ihr Buch ,Der Weg des modernen Menschen zu Gott' gelesen. Da ich annehmen muß, daß Sie wegen dieses Buches auch angegriffen werden, möchte ich Ihnen versichern, wieviel Freude mir das Buch gemacht hat. Es ist, ein ganz merkwürdiges Gefühl, wenn man von berufener Seite alle die Gedanken niedergelegt findet, die man sich schon einmal selbst gemacht hat. Ihr Buch war mir — ich sage das ohne Übertreibung — ein zweites Evangelium im wahren Sinne des Wortes."

Verlag von Ernst Reinhardt in München